
KARTIKA: Jurnal Studi Keislaman, VOl. 5, No. 3, November 2025, 2185-2200 
ISSN: 2810-0573 (online), https://lptnunganjuk.com/ojs/index.php/kartika 

 

Copyright: © 2025. The Author(s). 

KARTIKA: Jurnal Studi Keislaman is licensed under a Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0 

International License 

 

Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani) Dalam Pendidikan Islam 

Kontemporer 

 

 

Fenny Erdiyani, Zainuddin Syarif, Mahfida Inayati, Eliyatul Fitriyah 

Universitas Islam Negeri (UIN) Madura, Indonesia 

Email: erdiyanifenny@gmail.com 

 

Abstract 

This study aims to analyze the integrative relationship between the epistemological 

frameworks of Bayani, Burhani, and Irfani and their relevance to contemporary Islamic 

education. The research addresses the limited implementation of integrative epistemology 

in Islamic educational institutions, which tend to apply these epistemic models partially. 

Using a qualitative library research design, this study employs content analysis to examine 

primary texts from M. Amin Abdullah, Suhrawardi, and Mulla Sadra, supported by 

secondary literature from scholarly works and journals. The findings reveal that 

dominance of a single epistemology particularly Bayani creates an imbalance that 

marginalizes rational and spiritual dimensions. The study identifies that an integrative-

interconnective model enables a more holistic educational paradigm by harmonizing 

textual authority, rational inquiry, and spiritual intuition. This integrated approach is 

proven capable of strengthening curriculum development, enriching pedagogical 

practices, and enhancing students’ character formation in contemporary Islamic 

education. The study concludes that adopting an integrative epistemological model is 

crucial for developing an Islamic education system that is responsive, balanced, and 

aligned with modern scientific developments. 

 

Keywords: Bayani, Burhani, Irfani, Islamic Epistemology, Contemporary Islamic 

Education. 

  

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis hubungan integratif antara kerangka epistemologi 

Bayani, Burhani, dan Irfani serta relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer. Kajian 

ini dilatarbelakangi oleh masih minimnya implementasi integrasi epistemologi dalam 

lembaga pendidikan Islam, yang cenderung menerapkan ketiga epistemologi tersebut 

secara parsial. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif jenis studi pustaka dengan 

teknik analisis isi terhadap pemikiran M. Amin Abdullah, Suhrawardi, dan Mulla Sadra, 

serta diperkuat oleh berbagai literatur sekunder yang relevan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa dominasi satu epistemologi khususnya Bayani menyebabkan 

ketidakseimbangan dalam proses pendidikan yang mengabaikan dimensi rasional dan 

spiritual. Penelitian ini menemukan bahwa model integratif-interkonektif mampu 

membangun paradigma pendidikan yang lebih holistik dengan mengharmonikan otoritas 

teks, pemikiran rasional, dan pengalaman spiritual. Integrasi ini terbukti penting dalam 

pengembangan kurikulum, praktik pembelajaran, hingga pembentukan karakter peserta 

didik pada pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menegaskan bahwa penerapan 

model epistemologi integratif menjadi kebutuhan mendesak untuk menciptakan sistem 

pendidikan Islam yang seimbang, adaptif, dan selaras dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern. 

  

Kata Kunci: Bayani, Burhani, Irfani, Epistemologi Islam, Pendidikan Islam Kontemporer. 

mailto:erdiyanifenny@gmail.com


Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2186 

A. Pendahuluan 

Seiring perkembangan zaman, integrasi berbagai pendekatan epistemologi menjadi 

sangat penting dalam pengembangan keilmuan Islam, khususnya dalam pendidikan Islam 

kontemporer. Tiga model utama epistemologi Islam bayani, burhani, dan irfani memiliki 

kerangka berpikir yang berbeda namun saling melengkapi. Epistemologi bayani berlandaskan 

pada teks wahyu seperti Al-Qur’an dan hadis, burhani menekankan rasionalitas dan 

argumentasi logis, sementara irfani mengedepankan intuisi dan pengalaman spiritual dalam 

memperoleh pengetahuan.1 Dalam menghadapi tantangan globalisasi, pendidikan Islam perlu 

merancang paradigma yang holistik dengan mengintegrasikan tiga pendekatan epistemologi 

bayani, burhani, dan irfani. Ketergantungan pada satu pendekatan saja cenderung 

menghasilkan pendidikan yang tidak seimbang. Oleh karena itu, integrasi teks wahyu, 

rasionalitas, dan pengalaman spiritual menjadi strategi penting untuk membentuk system 

pendidikan Islam yang relevan, kontekstual, dan menyeluruh. 

Pengkajian integrasi epistemologi bayani, burhani, dan irfani menjadi penting karena 

banyak institusi pendidikan Islam masih menerapkan pendekatan secara parsial. Dominasi 

bayani sering mengabaikan aspek rasional dan spiritual, sementara fokus pada burhani 

cenderung melemahkan pijakan wahyu dan kedalaman spiritualitas. Integrasi ketiganya 

diharapkan melahirkan formula pendidikan yang lebih seimbang, mencakup aspek akademik, 

karakter, dan spiritual peserta didik. Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas 

masing-masing epistemologi secara terpisah, penelitian Hendrizal dan Miranda Beggy (2024), 

menunjukkan integrasi nalar bayani, burhani dan irfani dalam Filsafat Pendidikan Islam 

membentuk individu yang kritis, berpengalaman, dan spiritual. Namun, penelitian ini tidak 

menyertakan data empiris, implementasi konkret di lembaga pendidikan, maupun pembahasan 

tantangan dalam menggabungkan ketiga pendekatan dalam satu kurikulum.2  

Penelitian Sulton dan Muhammad Izul (2014), membahas tiga epistemologi Islam 

bayani, burhani, dan irfani yang diperkenalkan oleh Mohammad Abid al-Jabiri, serta 

menganalisisnya dalam konteks filsafat pendidikan Islam. Kajian ini menekankan pentingnya 

integrasi ketiganya agar pendidikan Islam tidak hanya berbasis teks, tetapi juga mencakup 

logika rasional dan pengalaman spiritual. Namun, penelitian ini bersifat teoritis dan belum 

 
1Anggun Khafidhotul Ulliyah et al., “Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani Dalam 

Pemikiran Islam,” Revorma: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33–44, 

https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96. 
2Beggy, Miranda, Roza, Ellya Hendriza, “Epistemologi Nalar Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Filsafat 

Pendidikan Islam,” Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 7 (2024): 145–46, 

https://doi.org/10.30868/im.v7i01.4998. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2187 

menyajikan contoh konkret penerapan integrasi epistemology tersebut dalam sistem 

pendidikan Islam modern.3 

Penelitian Mochammad Hasyim (2014) mengkaji tentang epistemologi Islam (Bayani, 

Burhani, Irfani) mulai dari asal-usul, penggunaan, dan implikasi ketiga epistemologi tersebut 

dalam tradisi Islam serta kehidupan kontemporer. Penelitian ini menyoroti dominasi 

epistemologi Bayani dan Irfani dalam sejarah Islam, sementara Burhani kurang dimanfaatkan 

secara optimal. Namun, penelitian ini belum membahas secara mendalam integrasi harmonis 

ketiganya dalam pendidikan Islam kontemporer dan tidak memberikan contoh penerapan 

praktis dalam pengetahuan Islam.4 

Dari beberapa keterbatasan penelitian sebelumnya, tampak bahwa fokus kajian masih 

lebih banyak menguraikan masing-masing epistemologi secara terpisah dan belum 

menunjukkan bagaimana ketiganya dapat dipadukan secara operasional dalam konteks 

pendidikan Islam modern. Di sinilah letak kebaruan penelitian ini. Kajian ini tidak hanya 

memaparkan konsep bayani, burhani, dan irfani secara teoritis, tetapi juga menghadirkan 

model integratif yang memetakan hubungan ketiga epistemologi tersebut secara sistematis 

serta menunjukkan implikasi praktisnya bagi pengembangan kurikulum, pedagogi, dan 

pembentukan karakter peserta didik. Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi 

baru berupa pendekatan komprehensif yang menghubungkan teori epistemologi klasik dengan 

kebutuhan pendidikan Islam kontemporer yang menuntut integrasi teks, rasionalitas, dan 

spiritualitas dalam satu kerangka keilmuan yang utuh. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (Library Research) dengan jenis 

penelitian analisis isi (Content Analysis), yaitu penelitian yang di dalam pembahasannya 

bersifat mendalam terhadap isi suatu informasi tertulis maupun tercetak dalam media massa. 

Amir Hamzah mengungkapkan bahwa, “Penelitian kepustakaan termasuk dalam kategori 

penelitian kualitatif, namun dalam konteks penelitian kepustakaan, maka data-data diperoleh 

dari hasil eksplorasi bahan pustaka yang dikaji secara holistik, kemudian dianalisis 

berdasarkan kerangka berfikir atau teori tertentu/paradigma filosofis yang melandasinya, 

selanjutnya menggunakan pendekatan tertentu sesuai tujuan penelitian yang ingin dicapai.”5 

Sumber data utama melalui racikan dari percikan pemikiran emistimologi perspektif M. 

Amin Abdullah, Suhrawardi dan Mulla Sadra yang dapat di integrasikan menjadi dalam 

 
3Sulton Nur Falaq Marjuki et al., “Konsep Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani Dalam Filsafat 

Pendidikan Islam,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 13, no. 2 (2014): 160, https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69. 

4Mochamad Hasyim, “Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani),” Jurnal Al-Murabbi 2, no. 3 (2018): 

217–28, https://doi.org/https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094. 

5 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Malang: Literasi Nusantara, 2019), 25. 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2188 

pendidikan islam kontenporer melalui dua tahap. Tahap pertama dimulai dengan 

mengumpulkan data yang relevan dengan fokus kajian. Tahap kedua dilanjutkan dengan 

analisis terhadap data yang telah diperoleh, penyajian data dan penarikan kesimpulan. 

Disamping sumber data utama terdapat sumber data skunder yang diperoleh dari artikel, 

jurnal, serta buku lain yang relevan dengan topik penelitian ini. Metode pengumpulan data 

yang digunakan dalam penelitian ini yaitu menggunakan studi dokumentasi. Sedangkan 

metode analisis datanya menggunakan deskriptif-analitik, dimana penulis menganalisis serta 

menarik kesimpulan berdasarkan literatur yang dijadikan referensi.6 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani 

Epistemologi merupakan bagian dari filsafat yang membahas tentang pengetahuan 

yang mencakup asal-usul, karakteristik, serta keterbatasannya. Epistemologi juga 

berperan membantu seseorang dalam memahami cara memperoleh, mengolah, dan 

menyampaikan pengetahuan.7 Selain itu, epistemologi juga melibatkan analisis kritis 

terhadap dasar-dasar logis yang digunakan dalam klaim kebenaran dan objektivitas. 

Sebagai sebuah disiplin ilmu, epistemologi tidak hanya bersifat evaluatif, normatif, 

melainkan juga bersifat kritis. Epistemologi berfungsi untuk mengevaluasi serta 

menentukan nilai kognitif dari pengalaman manusia dalam berinteraksi dengan 

lingkungan dan alam sekitarnya. 

Pertama, Epistemologi Bayani. Al-Jabiri menjelaskan bahwa epistemologi bayani 

adalah sistem epistemologi pertama dalam pemikiran Arab yang berakar kuat dalam 

tradisi sejarah dan budaya bangsa Arab. Istilah "Bayani" secara etimologis mengandung 

makna kesinambungan, keterpilahan, kejelasan, dan kemampuan menjelaskan dengan 

jelas. Epistemologi ini muncul dari sinergi antara bahasa Arab yang sangat dihargai 

sebagai bagian dari identitas budaya dan bahasa wahyu Tuhan. Oleh karena itu, 

peradaban Islam awal berkembang melalui perpaduan bahasa dan agama, yang 

kemudian melahirkan ilmu kebahasaan dan ilmu keagamaan.8 

Epistemologi bayani adalah metode berpikir khas Arab yang berlandaskan pada 

teks (nash), baik secara langsung maupun tidak langsung, dan didukung oleh penalaran. 

 
6 Muhammad Yuslih, “Epistemologi Pemikiran Karl R Popper Dan Relevansinya Dengan Pemikiran 

Islam,” Ournal Scientific of Mandalika (JSM) 2, no. 9 (2021): 438–44, 

https://doi.org/10.36312/10.36312/vol2iss9pp438-444. 
7 Erry Utomo, Agus Darmuki, and Sri Surachmi, “Peran Epistemologi Filsafat Dalam Mengembangkan 

Berpikir Kritis Bagi Anak Sekolah Dasar,” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 6, no. 4 (2024): 3033–47, 

https://doi.org/https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.6831. 
8 Wira Hadi Kusuma, “Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani Al-Jabiri Dan Relevansinya Bagi Studi 

Agama Untuk Resolusi Konflik Dan Peacebuilding,” Jurnal Ilmiah Syi’ar 18, no. 1 (2018): 1–19, 

https://doi.org/https://doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2189 

Pemahaman langsung berarti menerima teks sebagai pengetahuan siap pakai tanpa perlu 

pemikiran tambahan, sedangkan pemahaman tidak langsung menerima teks mentah 

tanpa interpretasi lebih lanjut. Meskipun demikian, akal tidak memiliki kebebasan 

mutlak dalam menafsirkan teks dan harus selalu merujuk pada teks itu sendiri. Dalam 

epistemologi bayani, pengetahuan hanya bisa dihasilkan jika berlandaskan pada teks. 

Metode bayani khusus digunakan untuk memahami aspek syariat dengan 

menjadikan teks wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, sebagai sumber utama 

pengetahuan. Epistemologi bayani menempatkan otoritas mutlak pada teks, sehingga 

semua pemikiran, interpretasi, atau penalaran harus sesuai dan tidak boleh menyimpang 

dari teks tersebut.9 Dalam penalaran bayani, faktor seperti kesamaan ‘illat (sebab 

hukum) atau pertimbangan kemaslahatan tidak dijadikan dasar penetapan hukum. 

Dengan demikian, epistemologi bayani menekankan metode deduktif yang berangkat 

langsung dari teks tanpa mempertimbangkan konteks rasional atau manfaat hukum 

secara pragmatis. 

Kedua, Epistemologi Burhani. Menurut Mohammad Abed Al-Jabiri, metode 

Burhani menekankan kapasitas intelektual manusia melalui pengamatan indrawi, 

pengalaman empiris, dan pemikiran rasional untuk memahami realitas secara objektif 

dan menetapkan kebenaran universal yang logis. Epistemologi Burhani adalah 

pendekatan filsafat ilmu yang mengutamakan akal atau rasio sebagai sumber utama 

pengetahuan, dengan kebenaran dicapai melalui berpikir logis, analisis rasional, serta 

metode deduktif dan induktif.10 

Epistemologi Burhani menekankan bahwa pengetahuan harus melalui proses 

pembuktian rasional dan sistematis, bukan hanya berdasarkan wahyu atau pengalaman 

inderawi. Metode ini mengandalkan logika ketat, di mana setiap klaim harus diuji dan 

dibuktikan secara argumentatif. Pendekatan ini banyak digunakan dalam filsafat, sains, 

dan ilmu Islam klasik yang memerlukan ketelitian rasional, seperti ilmu kalam dan 

ushul fikih. Burhani penting dalam perkembangan ilmu Islam karena mendorong 

penggunaan akal untuk memahami dan menafsirkan realitas, sehingga menghasilkan 

wawasan yang lebih komprehensif dan objektif.  

Ketiga, Epistemologi Irfani. Epistemologi Irfani merupakan metode memperoleh 

pengetahuan melalui pengalaman spiritual dan intuisi yang mendalam. Pendekatan ini 

menitikberatkan pada pencarian makna hakiki yang diperoleh melalui praktik spiritual 

 
9 Yusro Hana, “Pengoperasian Penalaran Bayāni Dalam Alqur’an (Analisis Metode Amar Dalam Perintah 

Shalat),” Syarah: Jurnal Hukum Islam & Ekonomi 11, no. 2 (2022): 168–80, 

https://doi.org/10.47766/syarah.v11i2.697. 
10 Hasyim, “Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani).” 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2190 

seperti dzikir, tafakkur dan tadzakkur (kontemplasi), serta berbagai ritual sufi seperti 

pengasingan diri dan latihan spiritual yang bertujuan memperdalam kesadaran ruhani.11 

Melalui epistemologi ini, seseorang dapat mencapai makrifat, yaitu pemahaman yang 

mendalam tentang Tuhan dan realitas metafisik. Proses ini sering kali dikaitkan dengan 

perjalanan sufi, di mana seorang murid akan berguru kepada seorang mursyid 

(pembimbing spiritual) untuk mencapai kesempurnaan jiwa. 

Pendekatan Irfani, meski kuat dalam nilai spiritual, menghadapi tantangan seperti 

subjektivitas tinggi yang sulit diverifikasi, kurangnya basis empiris yang dapat 

menyebabkan penyimpangan, dan risiko mengabaikan rasionalitas jika diterapkan 

sendiri. Oleh karena itu, epistemologi Irfani sebaiknya diintegrasikan dengan Bayani 

dan Burhani agar pendidikan Islam kontemporer menjadi seimbang antara nalar, teks, 

dan spiritualitas, sehingga mampu menghadapi tantangan modern tanpa kehilangan 

dimensi ruhani. 

2. Relevansi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pendidikan Islam 

a. Relevansi Epistemologi Bayani dalam Pendidikan Islam 

Epistemologi Bayani sangat relevan dalam pendidikan Islam karena membantu 

siswa memahami prinsip agama secara sistematis berdasarkan teks-teks suci Al-

Qur’an dan hadis. Pendekatan ini menekankan otoritas teks sebagai sumber utama 

pengetahuan untuk menetapkan hukum, moral, dan aturan hidup, sehingga menjadi 

dasar penting dalam berbagai disiplin ilmu keislaman normatif. 

Sejarah mencatat bahwa epistemologi bayani telah diterapkan oleh berbagai 

kelompok pemikir Islam, seperti para fuqaha' (ahli fiqih) dalam menetapkan hukum-

hukum Islam, mutakallimun (teolog) dalam merumuskan konsep-konsep ketuhanan, 

serta usulliyun (ahli usul fiqih) dalam mengembangkan metodologi pengambilan 

hukum Islam.12 Pendekatan ini melahirkan berbagai produk keilmuan Islam, di 

antaranya kitab-kitab fiqih yang menjadi pedoman hukum Islam, serta karya tafsir 

Al-Qur'an yang membantu memahami makna dan maksud ayat-ayat suci. 

Kajian tentang penemuan hukum dalam perspektif metode bayani memiliki 

dua dimensi makna yang saling berkaitan.13 Metode bayāni adalah pendekatan 

interpretatif terhadap teks hukum yang tidak hanya menekankan makna eksplisit 

 
11 Basri Asyibli, Aqila Azharrani Ibtihal, and Mochamad Fikri Fauzan, “Epistemological Dimensions in 

Islamic Educational Philosophy : A Critical Analysis,” Journal of Islamic Education Research 6, no. 01 (2025): 

69–84. 
12 Hendriza, “Epistemologi Nalar Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Filsafat Pendidikan Islam.” 
13 Yusro Hana, “Pengoperasian Penalaran Bayani dalam Al-qur’an (Analisis Metode Amar dalam 

Perintah Shalat),” SYARAH: Jurnal Hukum Islam Dan Ekonomi 11, no. 2 (2022): 168-180, 

https://doi.org/10.47766/syarah.v11i2.697.  

https://doi.org/10.47766/syarah.v11i2.697


 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2191 

(tersurat) tetapi juga makna implisit (tersirat), sehingga menjembatani antara bunyi 

harfiah hukum dan tujuan substansialnya. Metode ini relevan dalam teori penemuan 

hukum melalui hermeneutika spiral, yaitu pemahaman hukum yang dinamis dan 

saling berinteraksi dengan realitas sosial. Dengan demikian, bayāni memperkaya 

makna hukum lewat interpretasi berkelanjutan yang menyesuaikan dengan 

perkembangan masyarakat. 

Selain itu, epistemologi bayani tidak hanya terbatas pada kajian hukum dan 

tafsir, tetapi juga mencakup berbagai disiplin ilmu yang berpangkal dari bahasa 

Arab. Ilmu-ilmu seperti nahwu (tata bahasa Arab), fiqh (hukum Islam), ushul fiqh 

(prinsip-prinsip hukum Islam), kalam (teologi Islam), dan balaghah (ilmu retorika 

Arab) merupakan bagian dari tradisi keilmuan bayani yang berfungsi sebagai alat 

bantu dalam memahami dan menafsirkan teks-teks agama secara mendalam.14 Dalam 

pendidikan Islam, epistemologi bayani berperan penting sebagai landasan berpikir 

berbasis teks dan tradisi keilmuan Islam. Pendekatan ini mengajarkan siswa untuk 

tidak hanya memahami teks agama secara literal, tetapi juga menggali makna lebih 

dalam dengan metode ilmiah ulama terdahulu, sehingga membentuk pemahaman 

keislaman yang kuat secara normatif dan aplikatif. 

b. Relevansi Epistemologi Burhani dalam Pendidikan Islam 

Epistemologi burhani penting dalam pendidikan Islam karena menghubungkan 

ajaran agama dengan dinamika zaman modern. Dengan menekankan akal dan logika, 

pendekatan ini membantu peserta didik memahami Islam secara rasional dan 

kontekstual, sehingga nilai-nilai Islam tidak hanya diterima sebagai doktrin, tetapi 

dapat dianalisis dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Epistemologi burhani, 

yang berlandaskan pada rasionalitas dan argumentasi logis, berbeda dari pendekatan 

bayani yang berfokus pada teks suci dan irfani yang mengandalkan pengalaman 

spiritual. Dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan ini 

mendorong siswa berpikir kritis terhadap konsep keagamaan dan isu sosial, sehingga 

mereka tidak hanya menghafal ajaran Islam, tetapi juga mampu memahami dan 

menjelaskan relevansinya dalam kehidupan modern.15 

Epistemologi burhani bukan hanya alat berpikir kritis, tetapi juga mendorong 

dialog konstruktif dan analitis dalam memahami agama. Pendekatan ini mengajak 

siswa aktif mengeksplorasi, mempertanyakan, dan mengembangkan pemahaman 

 
14 Hasyim, “Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani).” 
15 Moh. Elman and Mahrus Mahrus, “Kerangka Epistimologi (Metode Rekonstruksi Pendidikan Agama 

Islam),” Rabbani: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2020): 139, 

https://doi.org/10.19105/rjpai.v1i2.4115. 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2192 

mereka, bukan sekadar menerima informasi secara pasif. Dengan berpikir rasional 

dan sistematis, epistemologi burhani membangun fondasi intelektual yang kuat untuk 

memahami nilai Islam dan moral, serta mengaitkannya dengan tantangan dan 

perkembangan pemikiran kontemporer.16  

Epistemologi burhani juga mendorong pengembangan budaya ilmiah dalam 

pendidikan Islam, seperti kemampuan menyusun argumen, menguji data empiris, 

serta menggunakan metode ilmiah dalam penelitian keislaman. Sejumlah penelitian 

terdahulu, seperti kajian Hendrizal & Beggy maupun Sulton & Muhammad Izul, 

menegaskan pentingnya rasionalitas dalam pendidikan Islam, namun keduanya masih 

menampilkan burhani secara normatif tanpa menguraikan bagaimana rasionalitas 

dapat diimplementasikan dalam desain kurikulum maupun strategi pedagogis. 

Demikian pula penelitian Hasyim yang memetakan posisi burhani dalam tradisi 

keilmuan Islam, tetapi belum mengaitkannya dengan praktik pendidikan 

kontemporer secara mendalam.  

Dalam konteks inilah penelitian ini mengambil posisi. Kajian ini tidak hanya 

mengafirmasi urgensi burhani sebagaimana disampaikan penelitian sebelumnya, 

tetapi juga mengkritisi kecenderungan mereka yang cenderung deskriptif dan kurang 

aplikatif. Penelitian ini menawarkan kerangka integratif yang lebih konkret, yakni 

menempatkan epistemologi burhani sebagai elemen yang harus berinteraksi dengan 

bayani dan irfani dalam proses pembelajaran, sehingga rasionalitas tidak berdiri 

sendiri, tetapi memperkuat pemahaman keagamaan yang tekstual sekaligus 

menyeimbangkan aspek spiritual peserta didik. 

c. Relevansi Epistemologi Irfani dalam Pendidikan Islam 

Epistemologi Irfani relevan dalam pendidikan Islam karena menawarkan 

pendekatan holistik dalam memahami pengetahuan, dengan menekankan intuisi dan 

pengalaman batin sebagai sumber utama kebenaran. Pendekatan ini melengkapi 

aspek rasional dan empiris dengan dimensi spiritual, sehingga proses pembelajaran 

menjadi lebih utuh dan mendalam. Epistemologi Irfani menekankan bahwa 

pengetahuan tidak hanya diperoleh melalui logika dan indera, tetapi juga melalui 

pengalaman spiritual yang mendalam. Pengetahuan muncul dari hubungan langsung 

antara manusia dan Tuhan melalui kontemplasi, introspeksi, dan penyucian jiwa. 

Dalam pendekatan ini, wahyu dipandang sebagai sumber pengetahuan tertinggi yang 

membimbing manusia menuju hakikat kebenaran. 

 
16  et al., “Internalisasi Konsep Burhani Dalam Pembelajaran: Strategi Peningkatan Nalar Kritis Siswa,” 

An-Nawa: Jurnal Studi Islam 6, no. 1 (2024): 23–40, https://doi.org/10.37758/annawa.v6i1.963. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2193 

Selain itu, epistemologi Irfani dibangun di atas semangat intuisi yang 

berlandaskan ajaran kewalian. Konsep ini erat kaitannya dengan monisme atau 

paham kesatuan eksistensial dengan Tuhan sebagai Sang Pencipta. Dalam perspektif 

ini, manusia yang telah mencapai kesucian jiwa dapat mengalami persatuan spiritual 

dengan Tuhan, sehingga memperoleh pengetahuan yang tidak dapat dicapai hanya 

melalui rasio dan eksperimen semata.17 

Dalam dunia akademik Islam, epistemologi Irfani berperan penting dalam 

pengembangan ilmu kesufian. Dengan menekankan aspek batiniah dan spiritualitas, 

pendekatan ini memperdalam pemahaman terhadap tasawuf dan konsep-konsep 

metafisik. Ilmu kesufian yang dihasilkan tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga 

aplikatif dalam kehidupan, terutama dalam membentuk karakter dan moralitas 

individu. Lebih luas lagi, epistemologi Irfani tidak hanya terbatas pada ranah 

kesufian, tetapi juga dapat membantu mengembangkan ilmu pengetahuan secara 

komprehensif.18 

Dengan mengintegrasikan dimensi spiritual dan rasional, epistemologi Irfani 

menjadi solusi atas tantangan sosial dan problematika kekinian umat Islam. 

Pendekatan ini membentuk manusia yang memiliki kesadaran transendental, yang 

mampu menghadirkan perubahan positif dalam aspek sosial, budaya, dan 

keagamaan. Oleh karena itu, epistemologi Irfani tidak hanya penting dalam 

pengembangan ilmu kesufian, tetapi juga dalam membangun paradigma ilmu 

pengetahuan yang holistik dan relevan dengan kebutuhan zaman. 

3. Model Integrasi Epistemologi dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

a. Model Integratif-Interkonektif oleh M. Amin Abdullah 

Model integrasi epistemologi dalam pendidikan Islam kontemporer dikenal 

sebagai epistemologi Islam yang bersifat integratif-interkonektif. Konsep ini 

dikembangkan oleh M. Amin Abdullah sebagai upaya untuk menghubungkan 

berbagai sumber pengetahuan Islam, termasuk wahyu, akal, dan pengalaman empiris, 

dalam satu kesatuan yang saling melengkapi.19 

Pendekatan integratif-interkonektif dalam pendidikan Islam lahir dari kritik 

terhadap dikotomi antara sains dan agama serta eksklusivitas pendekatan skripturalis 

 
17 Muhammad Syarif, “Pendekatan Bayani, Burhani Dan Irfani Dalam Pengembangan Hukum Islam,” 

Jurnal Al-Mizan 9, no. 2 (2022): 169–87, https://doi.org/10.54621/jiam.v9i2.430. 
18 Benny Afwadzi, “Interaksi Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dengan Pendidikan Agama 

Islam,” Ma’arif Journal of Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies 2, no. 1 (2023): 29–37, 

https://doi.org/10.69966/mjemias.v2i1.18. 
19 Musliadi, “Epistemologi Keilmuan Dalam Islam: Kajian Terhadap Pemikiran M. Amin Abdullah,” 

Jurnal Ilmiah Islam Fatura 13, no. 2 (2014): 160–83. 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2194 

dan rasionalis. Pendekatan ini menggabungkan metode bayani (teks), burhani 

(rasional-empiris), dan irfani (spiritual-intuitif), sehingga menghasilkan kurikulum 

yang holistik. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya menekankan aspek 

normatif, tetapi juga mendorong pemikiran kritis dan refleksi mendalam terhadap 

realitas sosial. 

Epistemologi integratif-interkonektif mendorong sistem pendidikan Islam yang 

terbuka terhadap kemajuan sains dan teknologi, tanpa meninggalkan nilai-nilai 

keislaman. Pendekatan ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga dapat 

diimplementasikan dalam pembelajaran, riset, dan kebijakan pendidikan. Tujuan 

utamanya adalah menjawab tantangan sosial, budaya, dan kemanusiaan kontemporer 

dengan solusi yang komprehensif melalui sinergi antara nilai agama, rasionalitas, dan 

pengalaman empirik. 

Salah satu contoh institusi yang telah menerapkan pendekatan integratif-

interkonektif adalah Pendekatan integratif-interkonektif telah diterapkan di beberapa 

UIN seperti Sunan Kalijaga Yogyakarta, Maulana Malik Ibrahim Malang, dan Syarif 

Hidayatullah Jakarta. Pendekatan ini memadukan ilmu agama dengan sains sosial 

dan alam dalam kurikulum. UIN Sunan Kalijaga menjadi pelopor dengan program 

studi lintas disiplin seperti Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang menggabungkan tafsir 

klasik dan hermeneutika modern. Fakultas-fakultas lain juga mengintegrasikan teori-

teori modern dalam kajian Islam, sehingga mahasiswa dibekali pemahaman agama 

yang religius sekaligus akademik dan kontekstual.20 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang mengembangkan kurikulum integratif 

berdasarkan falsafah Islamisasi ilmu pengetahuan, di mana ilmu agama menjadi 

kerangka konseptual utama dalam memahami ilmu kontemporer. Contohnya, 

program Ekonomi Syariah menggabungkan fiqh muamalah dengan ekonomi 

konvensional, akuntansi, dan manajemen modern. Dalam studi hukum, mata kuliah 

seperti Hukum Tata Negara dipadukan dengan fiqh siyasah, sehingga mahasiswa 

memperoleh pemahaman hukum yang komprehensif dari sisi normatif-teologis dan 

positif-konstitusional. 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta mengembangkan kurikulum integratif-

interkoneksi yang menggabungkan ilmu keislaman dengan ilmu modern. Contohnya, 

Fakultas Psikologi dan Fakultas Kedokteran memadukan pemahaman Islam dengan 

ilmu psikologi Barat dan ilmu medis. Program studi Ilmu Komunikasi dan Sosiologi 

 
20 Luthfi Hadi Aminuddin, “Integrasi Ilmu Dan Agama: Studi Atas Paradigma Integratif-Interkonektif,” 

Kodifikasia 4, no. 1 (2010): 181–214. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2195 

juga menerapkan pendekatan integratif dengan mengkaji nilai Islam dalam konteks 

komunikasi massa, media digital, dan dinamika sosial modern. Pendekatan ini 

mendukung visi UIN Jakarta untuk mencetak lulusan yang religius, profesional, dan 

berkontribusi pada pembangunan masyarakat global.21 

Pendekatan ini dalam pendidikan Islam kontemporer diterapkan secara 

terorganisir dan sistematis untuk mengembangkan kemampuan peserta didik. Selain 

aspek kognitif, pendidikan juga menekankan dimensi spiritual, moral, dan sosial 

guna membentuk individu berintegritas. Sistem ini tetap berlandaskan nilai ajaran 

Islam namun disesuaikan dengan kebutuhan dan dinamika zaman.22 Hal ini 

memungkinkan pendidikan Islam untuk tetap relevan dan adaptif dalam menghadapi 

perubahan global yang terus berlangsung. 

b. Epistemologi Isyraqi (Iluminasi) oleh Suhrawardi 

Aminrazavi dalam buku karya Khudori memaparkan bahwa iluminasi atau 

isyraqi merupakan suatu model baru yang dibangun oleh Suhrawardi dari dua 

epistemologi yang diintegrasikan. Dimana pada epistemologi ini berisi perpaduan 

antara burhani yang mengandalkan rasio dan irfani yang mengandalkan hati melalui 

kasyaf atau intuisi. Epistemologi isyraqi berusaha mencapai kebenaran yang tidak 

dapat dicapai rasional lewat jalan intuitif, dengan cara membersihkan hati kemudian 

menganalisis dan melandasinya dengan argumen-argumen yang rasional.23 

Epistemologi Irfani muncul sebagai respons terhadap keterbatasan 

rasionalisme Burhani menurut Suhrawardi. Kekurangannya meliputi: 1) Ada 

kebenaran yang tidak bisa dicapai hanya dengan rasio; 2) Beberapa eksistensi di luar 

pikiran, seperti warna, bau, dan rasa, tidak bisa dijelaskan oleh Burhani; 3) Prinsip 

Burhani tentang definisi atribut dengan atribut lain menyebabkan proses tanpa akhir 

(ad infinitum), sehingga konsep non-logis sulit dipahami.  

Sederhananya, dapat dikatakan bahwa rasional (burhani) dan demonstrasi 

belaka tidak bisa mengungkap seluruh kebenaran dan realitas yang mendasari 

semesta. Oleh sebab itu Suhrawardi membangun epistemologi baru yaitu 

epistemologi isyraqi (iluminasi) sebagai bentuk jawaban dari kekurangan 

epistemologi burhani. 

 
21 Zamiat Subari, “Nilai-Nilai Integrasi Ilmu Pengetahuan Dalam Kurikulum 13,” DU-RILIGIA: Jurnal 

Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 2, no. 2 (2018): 247–64, 

https://doi.org/https://doi.org/10.47006/er.v2i2.1751. 
22 Sedya Santosa and Rosnaeni, “Isu-Isu Kontenporer Dalam Pendidikan Islam Di Madrsah Ibtidaiyah 

Bellu Kabupaten Bone,” Jurnal Basicedu 5, no. 5 (2020): 3(2), 524–32, 

https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971. 
23 A. Khudori Soleh, Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 

2016), 225. 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2196 

c. Epistemologi Transenden (Hikmah al-muta’aliyah) oleh Mulla Sadra 

Epistemologi transenden muncul sebagai respons terhadap kelemahan 

epistemologi Isyraqi, yaitu pengetahuan iluminatif yang hanya terbatas di kalangan 

elite terpelajar, sulit disosialisasikan ke masyarakat umum, dan sering bertentangan 

dengan pemahaman kalangan eksoteris seperti fiqh, sehingga menimbulkan 

kontroversi. 

Menanggapi hal tersebut, Mulla Sadra mencetuskan adanya epistemologi 

transenden sebagai lanjutan atau pelengkap dari epistemologi isyraqi. Epistemologi 

transenden ini memadukan tiga epistemologi sekaligus yaitu bayani bersifat tekstual, 

burhani bersifat rasional, irfani bersifat intuitif. Dengan adanya epistemologi 

transenden ini, pengetahuan yang diperoleh tidak hanya dihasilkan dari kekuatan 

akal, tetapi juga lewat pencerahan ruhani, dan semua itu disajikan dalam bentuk 

rasional dengan argumen yang rasional juga.24 

Lebih jelasnya peneliti akan menyajikan peta keterhubungan antara 

epistemologi isyraqi dan epistemologi transenden.  

Gambar 1. Peta Keterhubungan Epistemologi 

 

 

 

Berdasarkan uraian dari ketiga model diatas, maka peneliti berhasil 

mengkonstruk suatu pemahaman berupa diagram Venn yang berisi keterkaitan antara 

epistemologi bayani, burhani, dan irfani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
24 Soleh, 225. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2197 

Gambar 2. Keterkaitan Antara Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani 

 

 

Diagram Venn tersebut menggambarkan integrasi tiga epistemologi Islam: 

Bayani, Burhani, dan Irfani. Bayani berfokus pada teks suci (Al-Qur’an dan Hadis) 

dengan metode tekstual seperti tafsir dan qiyas, bersifat normatif dan otoritatif, 

umumnya digunakan dalam fikih dan tafsir klasik. Burhani mengandalkan akal dan 

logika dengan pendekatan rasional dan deduktif-induktif, menekankan argumentasi 

logis, terlihat dalam ilmu kalam dan filsafat Islam. Sedangkan Irfani berpusat pada 

hati, intuisi, dan pengalaman spiritual, menggunakan metode dzikir dan riyadhah, 

menonjolkan pemahaman batin yang subjektif, khas dalam tasawuf dan etika. 

Ketiga epistemologi Islam Bayani, Burhani, dan Irfani dapat saling berinteraksi 

dan saling memperkuat. Kombinasi Bayani dan Burhani menghasilkan pendekatan 

integratif antara teks dan logika dalam tafsir tematik serta pengembangan hukum 

Islam modern. Perpaduan Bayani dan Irfani melahirkan tafsir isyari dan pendidikan 

akhlak berbasis wahyu. Sedangkan gabungan Burhani dan Irfani menciptakan 

sintesis antara filsafat tasawuf dan rasionalisasi pengalaman mistik. Integrasi 

ketiganya membentuk epistemologi Islam holistik yang menggabungkan wahyu, 

akal, dan hati sebagai dasar pendidikan Islam yang komprehensif, menekankan 

pentingnya pendekatan integratif untuk pengembangan pemikiran dan pendidikan 

Islam kontemporer. 

 

 

 



Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2198 

4. Aplikatif Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani 

Setelah penjabaran model integrasi epistemologi diatas, maka peneliti juga hendak 

memaparkan beberapa contoh konkret dari penerapan integrasi ketiga epistemologi 

diatas dalam pendidikan Islam kontemporer, berikut diantaranya;  

a. Studi Al-Qur’an dan Hadis: Kajian ayat keadilan sosial (Bayani) dikaitkan dengan 

filsafat keadilan (Burhani) dan refleksi spiritual melalui zikir dan riyadhah (Irfani). 

b. Pendidikan Tradisional dan Modern: Pengajaran fikih lingkungan (Bayani), 

analisis dampak ekologis dengan data ilmiah (Burhani), dan pengembangan 

hubungan spiritual dengan alam (Irfani). 

c. Teknologi dan Etika Islam: Pengembangan chatbot AI yang menjawab fiqh 

(Bayani), analisis akademik dan etika (Burhani), serta mempertimbangkan dampak 

spiritual pengguna (Irfani). 

d. Pembentukan Karakter Islami: Program Character Building Islamic Camp 

menggabungkan teks agama (Bayani), psikologi pendidikan karakter (Burhani), 

dan meditasi Islami (Irfani). 

e. Penelitian Islam Kontemporer: Kajian ekonomi Islam berbasis maqashid syariah 

mengintegrasikan hukum Islam (Bayani), data empiris (Burhani), dan nilai 

keberkahan bisnis (Irfani). 

Penerapan integrasi epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer dapat menciptakan sistem pembelajaran yang holistik, adaptif, dan 

relevan dengan perkembangan zaman. Model integrasi ini tidak hanya menjaga keaslian 

tradisi Islam, tetapi juga memungkinkan umat Islam untuk tetap maju dalam bidang 

sains, teknologi, dan pendidikan karakter, tanpa kehilangan nilai-nilai spiritualitasnya. 

D. Kesimpulan 

Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani merepresentasikan tiga pendekatan utama 

dalam memperoleh pengetahuan dalam tradisi keilmuan Islam yang saling melengkapi dan 

relevan bagi pendidikan Islam kontemporer. Bayani menekankan otoritas teks wahyu seperti 

Al-Qur’an dan Hadis sebagai dasar normatif ajaran, Burhani mengedepankan rasionalitas dan 

logika untuk memahami Islam secara kontekstual dan kritis, sementara Irfani menyoroti 

pengalaman spiritual dan intuitif untuk memperkuat dimensi batin dan etis. Ketiganya 

diintegrasikan dalam model integratif-interkonektif yang dikembangkan oleh M. Amin 

Abdullah, yang memadukan wahyu, rasio, dan pengalaman empiris secara harmonis. Model 

ini memungkinkan pendidikan Islam tidak hanya menjaga warisan keilmuan klasik, tetapi 

juga terbuka terhadap sains modern, sehingga melahirkan generasi yang religius, rasional, dan 

mampu merespons tantangan zaman. 



 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                        2199 

Referensi 

Afwadzi, B. (2023). Interaksi epistemologi bayani, burhani, dan irfani dengan pendidikan 

agama Islam. Ma’arif Journal of Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 

2(1), 29–37. https://doi.org/10.69966/mjemias.v2i1.18 

Al, B., Hasan, B., Siregar, S., Sultani, D. I., Malik, H. A., Faisal, M., An, A. N., Universitas 

Muhammadiyah Surakarta, Universitas Muslim, & Nusantara, A. (2024). Application of 

burhani epistemology to science verses (Applied studies in the book of science verses). 

AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies, 7(2), 262–276. 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1001 

Aminuddin, L. H. (2010). Integrasi ilmu dan agama: Studi atas paradigma integratif-

interkonektif. Kodifikasia, 4(1), 181–214. 

Asyibli, B., Ibtihal, A. A., & Fauzan, M. F. (2025). Epistemological dimensions in Islamic 

educational philosophy: A critical analysis. Journal of Islamic Education Research, 

6(1), 69–84. 

Elman, M., & Mahrus, M. (2020). Kerangka epistemologi (metode rekonstruksi pendidikan 

agama Islam). Rabbani: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 139. 

https://doi.org/10.19105/rjpai.v1i2.4115 

Hamzah, A. (2019). Metode penelitian kepustakaan. Literasi Nusantara. 

Hana, Y. (2022). Pengoperasian penalaran bayāni dalam Alqur’an (Analisis metode amar 

dalam perintah shalat). Syarah: Jurnal Hukum Islam & Ekonomi, 11(2), 168–180. 

https://doi.org/10.47766/syarah.v11i2.697 

Hasyim, M. (2018). Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani). Jurnal Al-Murabbi, 2(3), 

217–228. https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094 

Hendriza, B., Miranda, R., & Ellya, E. (2024). Epistemologi nalar bayani, burhani, dan irfani 

dalam filsafat pendidikan Islam. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan 

Islam, 7, 145–146. https://doi.org/10.30868/im.v7i01.4998 

Jais Aswanda, A., & Sawaluddin. (2024). Epistemologi ilmu pendidikan agama Islam: 

Konsep epistemologi perspektif Barat dan Islam. Al-Ihda’: Jurnal Pendidikan dan 

Pemikiran, 19(1), 1276–1289. https://doi.org/10.55558/alihda.v19i1.114 

Kusuma, W. H. (2018). Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Al-Jabiri dan relevansinya 

bagi studi agama untuk resolusi konflik dan peacebuilding. Jurnal Ilmiah Syi’ar, 18(1), 

1–19. https://doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510 

Marjuki, S. N. F., Haq, M. I., Nada, Z. Q., & El-Yunus, M. Y. M. (2014). Konsep 

epistemologi bayani, irfani dan burhani dalam filsafat pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah 

Islam Futura, 13(2), 160. https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69 

Muhammad, S. (2022). Pendekatan bayani, burhani dan irfani dalam pengembangan hukum 

Islam. Jurnal Al-Mizan, 9(2), 169–187. https://doi.org/10.54621/jiam.v9i2.430 

Muhammad Yuslih. (2021). Epistemologi pemikiran Karl R Popper dan relevansinya dengan 

pemikiran Islam. Journal Scientific of Mandalika (JSM), 2(9), 438–444. 

https://doi.org/10.36312/vol2iss9pp438-444 

Mulasi, S., Rijal, S., Aiyub, A., Rahmati, R., & Kaharuddin, K. (2024). Internalisasi konsep 

burhani dalam pembelajaran: Strategi peningkatan nalar kritis siswa. An-Nawa: Jurnal 

Studi Islam, 6(1), 23–40. https://doi.org/10.37758/annawa.v6i1.963 

Musliadi. (2014). Epistemologi keilmuan dalam Islam: Kajian terhadap pemikiran M. Amin 

Abdullah. Jurnal Ilmiah Islam Futura, 13(2), 160–183. 

Santosa, S., & Rosnaeni. (2020). Isu-isu kontemporer dalam pendidikan Islam di Madrasah 

Ibtidaiyah Bellu Kabupaten Bone. Jurnal Basicedu, 5(5), 524–532. 

Soleh, A. K. (2016). Filsafat Islam dari klasik hingga kontemporer. Ar-Ruzz Media. 

Subari, Z. (2018). Nilai-nilai integrasi ilmu pengetahuan dalam Kurikulum 13. DU-RILIGIA: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan, 2(2), 247–264. 

https://doi.org/10.47006/er.v2i2.1751 

https://doi.org/10.69966/mjemias.v2i1.18
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1001
https://doi.org/10.19105/rjpai.v1i2.4115
https://doi.org/10.47766/syarah.v11i2.697
https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094
https://doi.org/10.30868/im.v7i01.4998
https://doi.org/10.55558/alihda.v19i1.114
https://doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69
https://doi.org/10.54621/jiam.v9i2.430
https://doi.org/10.37758/annawa.v6i1.963
https://doi.org/10.47006/er.v2i2.1751


Fenny Erdiyani, et al.         Integrasi Epistemologi (Bayani, Burhani, dan Irfani)… 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       2200 

Ulliyah, A. K., Aulia, E. N., Ikhsan, M. A. W., Ramadhani, R. F., Nasikhin, Junaedi, M., & 

Van Aarde, T. (2024). Perbedaan epistemologi bayani, irfani dan burhani dalam 

pemikiran Islam. Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran, 4(1), 33–44. 

https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96 

Utomo, E., Darmuki, A., & Surachmi, S. (2024). Peran epistemologi filsafat dalam 

mengembangkan berpikir kritis bagi anak sekolah dasar. Edukatif: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 6(4), 3033–3047. https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.6831 

 

 

https://doi.org/10.62825/revorma.v4i1.96
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.6831

