
KARTIKA: Jurnal Studi Keislaman, VOl. 5, No. 3, November 2025, 1890-1903 
ISSN: 2810-0573 (online), https://lptnunganjuk.com/ojs/index.php/kartika 

 

Copyright: © 2025. The Author(s). 

KARTIKA: Jurnal Studi Keislaman is licensed under a Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0 

International License 

 

Dinamika Pengelolaan Filantropi Islam pada Komunitas Muslim Minoritas 

 

Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi 

Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Indonesia 

Email: youni3.84@gmail.com 

 

Abstract 

This study aims to analyze the dynamics of Islamic philanthropy management within Muslim 

minority communities in Landak Regency, West Kalimantan, focusing on its practices, 

challenges, and development potentials in Ambarang and Tebedak Villages. Employing a 

qualitative approach, data were collected through observation, in-depth interviews, and 

documentation involving community leaders, religious figures, and Muslim residents actively 

engaged in zakat, infak, and sadaqah activities. The data were analyzed interactively through 

the stages of reduction, presentation, and conclusion drawing. The findings reveal distinct 

characteristics in philanthropic management between the two villages. Tebedak Village 

demonstrates a more transparent and participatory management system supported by an 

institutional structure that ensures planned and accountable implementation of philanthropic 

activities. In contrast, Ambarang Village is characterized by strong social capital, particularly 

solidarity and mutual cooperation, yet lacks formal governance mechanisms. Both villages 

illustrate that Islamic philanthropy serves not only as a means of social assistance but also as 

an instrument for economic empowerment, interfaith harmony, and social cohesion within 

minority settings. These findings highlight the importance of strengthening community based 

institutions and Islamic philanthropy education to sustain social development programs in 

minority Muslim areas.  

Keywords: Islamic Philanthropy, Muslim Minority Communities, Zakat Management, Social 

Empowerment 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis dinamika pengelolaan filantropi Islam di komunitas 

Muslim minoritas Kabupaten Landak, Kalimantan Barat, dengan fokus pada praktik, tantangan, 

dan potensi pengembangannya di Desa Ambarang dan Desa Tebedak. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi terhadap tokoh masyarakat, tokoh agama, serta warga 

Muslim yang aktif dalam kegiatan zakat, infak, dan sedekah, data yang diperoleh dianalisis 

secara interaktif melalui tahapan reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Penelitian ini 

menemukan adanya perbedaan karakteristik pengelolaan filantropi di kedua desa objek 

penelitian, desa Tebedak menunjukkan sistem pengelolaan yang lebih transparan dan 

partisipatif, dengan dukungan struktur kelembagaan yang memungkinkan kegiatan zakat, infak, 

dan sedekah berjalan terencana serta akuntabel. Sebaliknya, Desa Ambarang menonjol dalam 

aspek modal sosial, terutama solidaritas dan gotong royong, namun belum memiliki tata kelola 

formal yang kuat. Kedua desa sama-sama memperlihatkan bahwa praktik filantropi tidak 

sekadar berfungsi sebagai penyaluran bantuan sosial, melainkan juga sebagai sarana 

memperkuat kemandirian ekonomi, mempererat hubungan antarwarga lintas agama, dan 

membangun harmoni sosial di wilayah minoritas. Temuan ini menegaskan pentingnya 

penguatan kelembagaan dan edukasi filantropi Islam berbasis komunitas untuk keberlanjutan 

program sosial di daerah minoritas. 

Kata Kunci: Filantropi Islam, Komunitas Muslim Minoritas, Pengelolaan Zakat, 

Pemberdayaan Sosial 

mailto:youni3.84@gmail.com


Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1891 

A. Pendahuluan 

Kesenjangan sosial merupakan salah satu persoalan fundamental yang terus menjadi 

tantangan dalam pembangunan nasional di Indonesia. Ketimpangan tersebut tidak hanya 

tercermin dalam perbedaan tingkat kesejahteraan antarwilayah, tetapi juga dalam akses 

terhadap sumber daya ekonomi, pendidikan, dan layanan sosial yang berimplikasi pada kualitas 

hidup masyarakat. Kondisi ini menunjukkan bahwa mekanisme pembangunan yang ada belum 

sepenuhnya mampu menciptakan pemerataan kesejahteraan, terutama bagi kelompok-

kelompok yang hidup dalam kondisi sosial marginal, termasuk komunitas Muslim minoritas. 

Dalam konteks tersebut, praktik filantropi memiliki peran strategis sebagai instrumen 

redistribusi sosial dan pemberdayaan ekonomi yang berpotensi mengurangi kerentanan sosial.1  

Filantropi Islam, yang mencakup zakat, infak, sedekah, dan wakaf, telah lama menjadi 

bagian integral dari sistem sosial dan ekonomi umat Islam. Instrumen-instrumen ini tidak hanya 

berfungsi sebagai bentuk ibadah individual, tetapi juga sebagai mekanisme kolektif untuk 

menguatkan solidaritas sosial, mengurangi kemiskinan, serta memperkuat kohesi sosial.2 

Namun demikian, implementasi filantropi Islam tidak berlangsung secara seragam di seluruh 

wilayah Indonesia. Di daerah dengan dominasi Muslim mayoritas, praktik filantropi umumnya 

didukung oleh kelembagaan yang lebih mapan, regulasi yang jelas, serta jaringan distribusi 

yang kuat. Sebaliknya, di wilayah minoritas Muslim, praktik filantropi sering kali berhadapan 

dengan berbagai hambatan struktural, kultural, maupun kelembagaan yang mempengaruhi 

efektivitas pengelolaannya. 

Sejumlah penelitian memberikan gambaran mengenai perbedaan tersebut. Latief (2016) 

menegaskan bahwa wilayah minoritas umumnya memiliki keterbatasan infrastruktur dan tidak 

memiliki lembaga filantropi formal yang memadai untuk mengelola dana zakat, infak, dan 

sedekah secara akuntabel. Sementara itu, Fauzia (2017) menekankan pentingnya transparansi 

dan kepercayaan publik sebagai prasyarat keberhasilan lembaga filantropi; dua aspek yang 

sering kali menjadi tantangan utama di komunitas minoritas karena keterbatasan sumber daya 

manusia, sistem pelaporan, dan literasi filantropi. Di sisi lain, studi Saidi et al. (2019) serta 

Bamualim (2018) mengungkap bahwa pendekatan filantropi berbasis komunitas—yang 

mengutamakan partisipasi warga, musyawarah, dan adaptasi terhadap konteks lokal—terbukti 

lebih berkelanjutan dibanding model karitatif yang hanya berorientasi pada bantuan jangka 

pendek. 

 
1 Febriani, S. (2022). Filantropi Islam sebagai Instrumen Penguatan Ekonomi Masyarakat Marjinal. Jurnal 

Sosiologi Agama, 16(1), 45–60. https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104 
2 Hafidhuddin, D. (2019). Peran Strategis Filantropi Islam dalam Pengentasan Kemiskinan di Indonesia. 

Jurnal Al-Iqtishad, 11(2), 213–232. https://doi.org/10.15408/aiq.v11i2.12345 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1892 

Kabupaten Landak, Kalimantan Barat, memiliki karakteristik demografis yang secara 

khusus mencerminkan dinamika kehidupan komunitas Muslim minoritas yang hidup 

berdampingan dengan kelompok agama lain dalam struktur sosial yang majemuk. Berdasarkan 

data DISDUKCAPIL (2023), dari total 409.575 penduduk di Kabupaten Landak, hanya 66.105 

jiwa yang beragama Islam, sehingga umat Islam berada pada posisi minoritas demografis yang 

signifikan. Dua desa yang menjadi fokus penelitian Desa Ambarang dan Desa Tebedak 

menunjukkan komposisi serupa, dengan jumlah penduduk Muslim yang lebih sedikit dibanding 

pemeluk agama lain seperti Katolik dan Kristen. Kondisi demografis ini bukan sekadar 

menunjukkan perbedaan jumlah populasi, tetapi juga menciptakan konteks sosial yang 

memengaruhi pola interaksi, struktur kelembagaan, serta mekanisme pengelolaan filantropi 

berbasis komunitas. 

Dalam konteks minoritas, praktik filantropi Islam menghadapi tantangan yang khas, 

termasuk keterbatasan sumber daya manusia, minimnya akses terhadap lembaga zakat formal, 

kurangnya literasi filantropi, serta kebutuhan untuk menjaga harmoni sosial dengan kelompok 

mayoritas. Pada saat yang sama, komunitas Muslim di wilayah minoritas sering kali 

mengandalkan modal sosial berupa solidaritas internal, jaringan kekerabatan, dan tradisi gotong 

royong yang dapat menjadi kekuatan dalam mengembangkan model filantropi berbasis 

komunitas. Oleh karena itu, kajian terhadap Desa Ambarang dan Desa Tebedak menjadi penting 

untuk memahami bagaimana dinamika sosial, budaya, dan kelembagaan bekerja dalam 

membentuk praktik filantropi pada level lokal. 

Meskipun demikian, studi yang secara spesifik menelaah dinamika filantropi di 

komunitas Muslim minoritas pada level desa masih relatif minim. Padahal, konteks pedesaan 

memiliki karakteristik tersendiri, baik dari aspek struktur sosial, modal budaya, maupun 

jaringan kelembagaan lokal yang dapat mempengaruhi pola pengelolaan filantropi. Minimnya 

kajian tersebut menyisakan ruang penelitian yang penting untuk dijawab, terutama terkait 

bagaimana nilai-nilai solidaritas, modal sosial, jaringan komunitas, dan struktur kepemimpinan 

lokal berperan dalam membentuk praktik filantropi masyarakat minoritas Muslim. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut dengan 

menganalisis dinamika pengelolaan filantropi Islam pada komunitas Muslim minoritas di 

Kabupaten Landak, khususnya di Desa Ambarang dan Desa Tebedak. Melalui pendekatan 

kualitatif, penelitian ini diarahkan untuk menggali bagaimana praktik pengumpulan, 

pengelolaan, dan pendistribusian zakat, infak, dan sedekah dijalankan; bagaimana tantangan 

kelembagaan dan sosial dihadapi; serta bagaimana praktik tersebut berkontribusi pada 

pemberdayaan sosial, ekonomi, dan penguatan kohesi lintas agama dalam konteks minoritas. 

Dengan demikian, studi ini tidak hanya memperkaya literatur mengenai filantropi Islam, tetapi 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1893 

juga memberikan kontribusi bagi pengembangan model pengelolaan filantropi yang adaptif, 

inklusif, dan berbasis komunitas bagi masyarakat Muslim minoritas di Indonesia. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam praktik, tantangan, dan 

peluang pengelolaan filantropi di komunitas Muslim minoritas di kedua desa tersebut. Unit 

analisis penelitian adalah komunitas Muslim yang terlibat dalam aktivitas zakat, infak, dan 

sedekah, dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kasus untuk 

menggali makna, pengalaman, dan pola pengelolaan yang terjadi secara kontekstual. Artikel ini 

disusun secara sistematis melalui empat bagian utama: pendahuluan, tinjauan pustaka, metode 

penelitian, serta hasil dan pembahasan, yang kemudian diakhiri dengan kesimpulan yang 

memaparkan implikasi teoretis dan praktis bagi penguatan pengelolaan filantropi di wilayah 

minoritas Muslim serta rekomendasi untuk penelitian lanjutan. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus, 

sebagaimana dirumuskan oleh Yin bahwa studi kasus efektif untuk menganalisis fenomena 

kontemporer dalam konteks nyata melalui pertanyaan “bagaimana” dan “mengapa.” 

Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam praktik dan dinamika pengelolaan 

filantropi di komunitas Muslim minoritas di Kabupaten Landak.3 Metode kualitatif dianggap 

sesuai karena mampu menggali makna, motivasi, serta tindakan sosial masyarakat sebagaimana 

ditegaskan oleh Moleong dan Saryono.4 

Desain penelitian berbentuk studi kasus ganda dengan lokasi di Desa Ambarang dan Desa 

Tebedak. Penelitian berlangsung selama empat bulan, dengan pengumpulan data melalui 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Informan ditentukan secara purposive 

berdasarkan peran dan keterlibatan mereka dalam kegiatan zakat, infak, dan sedekah, meliputi 

enam tokoh masyarakat dan agama di kedua desa. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama, 

didukung pedoman wawancara, alat perekam, dan catatan lapangan.5  

Proses analisis data dilakukan dengan mengikuti model analisis interaktif Miles, 

Huberman, dan Saldana, yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan secara simultan dan berulang.6 Analisis dilakukan sejak tahap awal pengumpulan 

data dan berlangsung hingga penelitian selesai, sehingga memungkinkan pembentukan 

pemahaman yang berkembang secara progresif. Validitas dan reliabilitas penelitian diperkuat 

melalui triangulasi sumber dan metode, perpanjangan kehadiran di lapangan, serta proses 

 
3 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods (Sage Publications, 2013). 
4 Saryono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2010). 
5 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008). 
6 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, & Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (Sage Publications, 2014). 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1894 

member checking untuk memastikan kebenaran interpretasi peneliti sesuai dengan pandangan 

informan. Dengan demikian, metode penelitian ini diyakini mampu menghasilkan pemahaman 

yang mendalam dan kredibel mengenai dinamika sosial, struktur kelembagaan, dan praktik 

kultural dalam pengelolaan filantropi pada komunitas Muslim minoritas di Kabupaten Landak. 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Pengelolaan FIlantropi di Desa Ambarang dan Desa Tebedak, Kabupaten Landak, 

Kalimantan Barat 

Di Desa Ambarang, pengelolaan zakat dan kurban menghadapi sejumlah tantangan 

serius, terutama dalam hal transparansi dan partisipasi masyarakat. Terdapat dugaan 

penambahan nama penerima zakat secara tidak jelas, sementara sebagian warga merasa 

tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan. Kondisi ini menimbulkan 

ketidaknyamanan dan menurunkan kepercayaan masyarakat terhadap pengurus. 

Pemerintah desa pun dinilai kurang berkoordinasi dalam menangani permasalahan ini, 

sehingga terjadi kesalahpahaman antara masyarakat dan pihak berwenang. Permasalahan 

semakin kompleks dengan munculnya perdebatan mengenai status keislaman beberapa 

individu yang tiba-tiba masuk daftar penerima zakat.  

Sebagian warga menuntut adanya bukti dan kepastian agar penerima benar-benar 

sesuai dengan ketentuan agama. Perbedaan pandangan antara pihak yang menuntut 

transparansi dan pihak yang memilih diam menimbulkan ketegangan di masyarakat. Hal 

ini menegaskan pentingnya komunikasi dan pendataan yang akurat agar pembagian zakat 

dan sedekah lebih adil dan tepat sasaran. Selain itu, partisipasi masyarakat mualaf masih 

rendah karena keterbatasan pengetahuan agama dan lemahnya tingkat keimanan, 

membuat mereka sulit diajak terlibat dalam kegiatan filantropi. Tantangan ini diperkuat 

dengan kurangnya sumber daya manusia (SDM) yang memahami fiqh zakat dan 

manajemen pengelolaannya. Akibatnya, kegiatan zakat dan infak masih dilakukan secara 

sederhana oleh segelintir orang tanpa struktur organisasi resmi, seperti Unit Pengumpul 

Zakat (UPZ). 

Tantangan lain muncul dari perbedaan pemahaman antara pengikut NU dan 

Muhammadiyah, yang menimbulkan ketidakpercayaan terhadap tokoh pengelola seperti 

Ustaz Sugeng. Di sisi lain, sebagian masyarakat non-Muslim juga menunjukkan sikap 

negatif terhadap kegiatan umat Islam minoritas, terutama dalam hal pembangunan rumah 

ibadah. Masyarakat merasa pemerintah kurang mendukung, sehingga beberapa warga 

lebih memilih menyalurkan zakatnya ke luar desa, misalnya ke Kota Ngabang. Meskipun 

menghadapi banyak kendala, terdapat sejumlah potensi yang dapat dikembangkan. 

Inisiatif masyarakat, dukungan kepala desa, dan budaya gotong royong masih kuat, 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1895 

menjadi modal sosial yang penting untuk perbaikan ke depan. Media sosial juga mulai 

dimanfaatkan untuk menyebarkan informasi terkait kegiatan filantropi, meskipun belum 

optimal. Pembentukan UPZ dan bimbingan dari BAZNAS dinilai sebagai langkah 

strategis untuk meningkatkan profesionalisme, transparansi, dan efektivitas pengelolaan 

dana zakat. 

Dari perspektif ekonomi syariah, kegiatan filantropi di Desa Ambarang 

mencerminkan nilai ta’awun (tolong-menolong) dan ukhuwah islamiyah (persaudaraan). 

Namun, kelemahan dalam struktur, pendataan, dan transparansi belum sepenuhnya sesuai 

dengan prinsip amanah, kejujuran, dan keadilan. Oleh karena itu, diperlukan peningkatan 

kapasitas amil zakat melalui pelatihan fiqh dan manajemen, penggunaan media sosial 

untuk transparansi, serta distribusi zakat yang lebih adil dan produktif. Dengan 

pengelolaan yang sesuai syariah, zakat diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai 

penyaluran bantuan konsumtif, tetapi juga menjadi instrumen pemberdayaan ekonomi 

dan keadilan sosial bagi masyarakat Muslim di Desa Ambarang. 

Di Desa Ambarang, pengelolaan zakat, infak, dan kurban menghadapi berbagai 

persoalan yang cukup kompleks. Masalah utama terletak pada kurangnya transparansi 

dan koordinasi antara pengurus, masyarakat, serta pemerintah desa. Dalam proses 

pembagian zakat dan daging kurban, muncul dugaan adanya penambahan nama penerima 

secara tidak jelas. Beberapa warga merasa tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan, 

sehingga menimbulkan ketidaknyamanan dan menurunkan kepercayaan terhadap 

pengurus. Pemerintah desa juga dinilai kurang aktif berkoordinasi, sehingga terjadi 

kesalahpahaman antara masyarakat dan pihak berwenang.  

Permasalahan semakin rumit karena muncul perdebatan di kalangan warga 

mengenai status keislaman beberapa individu yang tiba-tiba masuk dalam daftar penerima 

zakat. Sebagian masyarakat menuntut bukti dan kejelasan agar penerima bantuan benar-

benar sesuai dengan ketentuan agama. Hal ini menimbulkan perbedaan pandangan antara 

pihak yang menuntut transparansi dan pihak yang memilih untuk menerima keadaan, 

sehingga menyebabkan ketegangan di lingkungan masyarakat. Kondisi ini menunjukkan 

pentingnya komunikasi yang terbuka dan pendataan yang akurat agar pembagian zakat 

dan sedekah dapat dilakukan secara adil dan tepat sasaran. 

Selain persoalan transparansi, pengelolaan filantropi di Desa Ambarang juga 

menghadapi kendala dalam hal partisipasi masyarakat mualaf. Sebagian besar mualaf 

sulit diajak terlibat karena tingkat pengetahuan agama yang masih minim dan keimanan 

yang belum kuat. Akibatnya, mereka jarang berpartisipasi dalam kegiatan sosial 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1896 

keagamaan. Kurangnya sumber daya manusia yang memahami fiqh zakat dan manajemen 

pengelolaan dana umat juga menjadi kendala besar.  

Pengurus zakat yang ada hanya terdiri dari empat orang yang ditunjuk secara tidak 

resmi, sehingga koordinasi berjalan kurang efektif dan masyarakat hanya terlibat pada 

saat distribusi. Belum adanya struktur organisasi formal seperti Unit Pengumpul Zakat 

(UPZ) membuat kegiatan zakat dan infak tidak dikelola secara profesional. Di sisi lain, 

muncul pula perbedaan pandangan antara masyarakat yang berafiliasi dengan Nahdlatul 

Ulama (NU) dan Muhammadiyah dalam hal pengelolaan zakat. Ustaz Sugeng, salah satu 

tokoh yang aktif dalam kegiatan filantropi, dianggap membawa pendekatan 

Muhammadiyah yang kurang diterima oleh sebagian masyarakat NU. Perbedaan 

pandangan ini menimbulkan ketidakpercayaan dan memperlemah solidaritas di antara 

umat Islam setempat. 

Tantangan eksternal juga datang dari sebagian masyarakat non-Muslim yang 

menunjukkan sikap negatif terhadap aktivitas keagamaan umat Islam minoritas, terutama 

dalam rencana pembangunan rumah ibadah. Pemerintah desa dinilai kurang memberikan 

dukungan, baik dalam bentuk kebijakan maupun pendampingan. Akibat berbagai kendala 

ini, sebagian warga lebih memilih menyalurkan zakat ke kota Ngabang yang dinilai lebih 

tertib dan profesional. 

Meski demikian, masih terdapat sejumlah potensi yang dapat dikembangkan. 

Pengelolaan zakat dan infak di Desa Ambarang berawal dari inisiatif masyarakat sendiri, 

menunjukkan adanya rasa kepedulian dan semangat kebersamaan. Masyarakat masih 

menaruh kepercayaan pada tokoh-tokoh agama lokal seperti Ustaz Sugeng, Pak 

Muhammad Nur, dan Pak Iin Sunatra. Dukungan dari kepala desa dalam kegiatan 

keagamaan juga menjadi faktor penting. Media sosial mulai digunakan sebagai sarana 

penyebaran informasi, meskipun belum dimanfaatkan secara maksimal. Sebagian 

masyarakat menilai bahwa pemberian bantuan secara nyata lebih efektif untuk 

membangun kepercayaan dan mempersatukan masyarakat minoritas dan mayoritas. 

Hingga saat ini, belum ada program khusus atau inovasi dalam meningkatkan 

partisipasi masyarakat terhadap kegiatan filantropi. Evaluasi terhadap kegiatan yang 

sudah berjalan dilakukan secara berkelanjutan, namun hasilnya belum signifikan karena 

keterbatasan pengetahuan dan sumber daya manusia. Masyarakat berharap adanya 

pelatihan dan pendampingan agar pengelolaan zakat lebih profesional dan sesuai syariat. 

Pembentukan UPZ di bawah koordinasi BAZNAS dianggap sebagai langkah penting 

untuk meningkatkan efektivitas dan transparansi pengelolaan zakat di Desa Ambarang. 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1897 

Berdasarkan hasil pemetaan menggunakan analisis SWOT, praktik filantropi di 

Desa Ambarang menunjukkan dinamika yang kompleks. Pada aspek kekuatan, filantropi 

lokal ditopang oleh inisiatif masyarakat, solidaritas sosial, dukungan tokoh agama dan 

pemerintah desa, serta budaya musyawarah yang masih kuat. Elemen-elemen ini sejalan 

dengan konsep social capital Putnam, terutama dimensi bonding social capital yang 

menekankan kohesi, rasa saling percaya, dan praktik gotong royong sebagai fondasi 

penguatan komunitas.7 Namun demikian, modal sosial ini belum sepenuhnya terkonversi 

menjadi tata kelola filantropi yang terstruktur. 

Kelemahan utama muncul pada ketiadaan organisasi formal, minimnya 

transparansi, rendahnya kapasitas sumber daya manusia, serta lemahnya koordinasi 

dengan pemerintah setempat. Jika dikaitkan dengan teori governance dalam pengelolaan 

filantropi, kondisi ini menunjukkan belum terpenuhinya prinsip-prinsip dasar tata kelola 

yang baik, yakni akuntabilitas, keterbukaan, efektivitas, dan koordinasi antar-

stakeholder.8 Absennya struktur formal juga menghambat institusionalisasi praktik 

filantropi, sehingga kegiatan lebih bersifat ad-hoc dan bergantung pada figur karismatik 

tertentu. 

Pada sisi peluang, Desa Ambarang memiliki potensi pembentukan UPZ, 

pendampingan dari BAZNAS, pemanfaatan media sosial, serta kolaborasi antarorganisasi 

Islam. Peluang ini menunjukkan adanya enabling environment bagi penguatan 

kelembagaan filantropi, yang dalam teori institutional development dapat menjadi titik 

masuk untuk membangun sistem pengelolaan yang lebih mapan dan berkelanjutan.9 

Sementara itu, ancaman yang dihadapi meliputi potensi konflik antarormas, kecemburuan 

sosial, rendahnya partisipasi mualaf, ketidakpercayaan masyarakat terhadap pengurus, 

dan minimnya dukungan pemerintah maupun masyarakat non-Muslim. Dalam perspektif 

teori konflik sosial, ancaman-ancaman ini menunjukkan adanya friksi internal dan 

eksternal yang dapat menghambat integrasi komunitas serta mengurangi legitimasi 

pengelolaan filantropi. 

Jika dianalisis melalui perspektif ekonomi syariah, praktik filantropi lokal pada 

dasarnya telah mencerminkan nilai dasar Islam seperti ta’awun (tolong-menolong), 

ukhuwah (persaudaraan), dan kepedulian sosial. Namun, kelemahan pada aspek 

transparansi, pendataan, serta profesionalisme menunjukkan bahwa praktik tersebut 

 
7 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New York: Simon 

& Schuster, 2000). 
8 Mark Bevir, Governance: A Very Short Introduction (Oxford: Oxford University Press, 2012). 
9 Hafidhuddin, D. (1998). Panduan praktis zakat, infak, dan sedekah. Jakarta: Gema Insani. 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1898 

belum memenuhi prinsip amanah, shidiq, dan ‘adl, sebagaimana ditekankan dalam tata 

kelola zakat yang ideal. Teori manajemen zakat menegaskan pentingnya struktur amil 

yang jelas, kompeten, dan akuntabel agar dana umat dapat dikelola secara optimal. 

Oleh karena itu, diperlukan langkah strategis berupa pembentukan lembaga 

pengelola yang terorganisasi, peningkatan kapasitas SDM, dan penerapan mekanisme 

distribusi yang adil dan produktif.10 Dengan pengelolaan yang sesuai prinsip syariah dan 

teori tata kelola modern, filantropi di Desa Ambarang berpotensi bertransformasi dari 

sekadar bantuan konsumtif menjadi instrumen pemberdayaan ekonomi dan penguatan 

posisi sosial komunitas Muslim minoritas. Implementasi program seperti pembentukan 

UPZ, pelatihan amil, dan kolaborasi dengan BAZNAS menjadi fondasi untuk 

mengembangkan sistem filantropi yang lebih profesional, transparan, dan berkelanjutan. 

2. Karakteristik Dan Pola Pengelolaan Filantropi Yang Berkembang Di Daerah 

Minoritas  

Pengelolaan zakat di Desa Ambarang berawal dari inisiatif masyarakat yang ingin 

menyalurkan zakat kepada warga sekitar. Pada mulanya, masyarakat meminta pendapat 

kepada Ustaz Sugeng mengenai boleh atau tidaknya mengumpulkan zakat di desa 

mereka, sekaligus memintanya menjadi pembimbing dalam kegiatan tersebut. Pemilihan 

Ustaz Sugeng didasarkan pada usulan Bapak Muhammad Nur, karena sebelumnya Desa 

Ambarang belum memiliki pembimbing keagamaan yang tetap. Kegiatan pengumpulan 

dan penyaluran zakat ini sepenuhnya merupakan hasil swadaya masyarakat yang 

bertujuan membantu sesama. Sementara itu, pengumpulan infak dan sedekah belum 

dilakukan secara terorganisir, tetapi masyarakat biasanya memberikan infak secara 

sukarela pada saat pengajian malam Jumat untuk kebutuhan dan pengembangan tempat 

ibadah. 

Dari segi legalitas, kegiatan ini belum memiliki surat keputusan atau surat 

penunjukan resmi. Pengelolaan dana sosial bermula dari kegiatan infak yang digagas oleh 

Pak Muhammad Nur tiga tahun lalu, kemudian dua tahun terakhir zakat fitrah mulai 

dikelola oleh Pak Alinuha dengan bimbingan Ustaz Sugeng, sementara bagian infak 

ditangani oleh Pak Iin Sunatra. Walaupun belum memiliki struktur organisasi formal, 

pengurus dipilih berdasarkan musyawarah dalam kegiatan pengajian dengan 

mempertimbangkan tingkat kepercayaan masyarakat. Pengawasan terhadap dana 

dilakukan secara kolektif oleh warga. Dengan demikian, pengelolaan zakat dan infak di 

Desa Ambarang dilaksanakan oleh empat orang yang dipercaya masyarakat berdasarkan 

 
10 Abdurrazaq, A. (2014). Pengembangan model pembangunan ummat melalui lembaga filantropi Islam 

sebagai bentuk dakwah bil hal. Intizar, 20(1), 163–180. 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1899 

mufakat tanpa struktur organisasi yang resmi. Namun dalam praktiknya, zakat dan 

sedekah di desa ini tidak secara khusus ditujukan kepada fakir miskin, melainkan 

dibagikan secara merata untuk menghindari kecemburuan sosial yang tinggi di antara 

warga, terutama ketika bantuan diberikan kepada para mualaf. 

Meskipun demikian, muncul permasalahan terkait transparansi penerima bantuan. 

Terdapat nama-nama penerima yang muncul tanpa kejelasan status keislamannya 

sehingga menimbulkan kebingungan di kalangan warga Muslim. Hal ini diperburuk 

dengan kurangnya sosialisasi mengenai siapa saja yang baru memeluk Islam dan belum 

akuratnya pendataan dari pihak desa. Akibatnya, jumlah penerima manfaat bisa 

meningkat signifikan tanpa penjelasan yang jelas, seperti dari 20 kepala keluarga menjadi 

48 kepala keluarga. Selain itu, sebagian masyarakat belum memahami konsep filantropi 

secara menyeluruh. Berdasarkan keterangan dari warga, kegiatan filantropi di Desa 

Ambarang masih terbatas pada pelaksanaan zakat dan kegiatan zariah. Peran filantropi 

juga dinilai kurang aktif dan tidak konsisten karena tidak adanya lembaga atau organisasi 

resmi yang menaungi pengelolaan zakat, infak, dan sedekah. Kondisi ini menyebabkan 

kegiatan sosial keagamaan di desa tidak berjalan seefektif daerah lain yang lebih 

terstruktur dan terorganisir. 

Meskipun demikian, sebagian masyarakat masih menunjukkan kepedulian sosial 

yang tinggi. Apabila ada warga yang berinisiatif menjadi panitia kegiatan, masyarakat 

akan aktif berpartisipasi dan mendukung kegiatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa 

semangat gotong royong dan solidaritas sosial masih kuat di Desa Ambarang, walaupun 

pengelolaan filantropinya belum memiliki sistem dan struktur yang jelas. Sedangkan 

pengelolaan filantropi di Desa Tebedak berpusat di Masjid Al-Mujahadah yang mulai 

dirintis pada tahun 2015 dan diresmikan pada tahun 2021. Masjid ini menjadi pusat 

kegiatan sosial dan ekonomi umat dengan sistem pengelolaan zakat, infak, dan sedekah 

yang dilakukan secara profesional di bawah koordinasi Lazis Muhammadiyah Wilayah 

Kalimantan Barat dan Lazis Muhammadiyah Kabupaten Landak. Keberhasilan 

pengelolaan filantropi ini didukung oleh berbagai pihak seperti Rumah Impak, Lazis 

BPLN, dan Bank Indonesia. Rumah Impak berperan dalam pembangunan fisik, Lazis 

BPLN mendukung pengembangan pendidikan anak-anak, sedangkan Bank Indonesia 

membantu pengembangan sektor pertanian. 

Meskipun umat Islam di Desa Tebedak merupakan kelompok minoritas, kegiatan 

ekonomi dan sosial berbasis masjid menunjukkan perkembangan yang pesat. Program 

ekonomi kerakyatan seperti perkebunan cabai dan melon berhasil memberikan hasil 

panen yang melimpah dan melibatkan masyarakat sekitar, termasuk warga non-Muslim 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1900 

yang juga memperoleh manfaat ekonomi. Keberhasilan ini didukung oleh pengelolaan 

yang transparan dan program yang tepat sasaran, sehingga menumbuhkan kepercayaan 

masyarakat terhadap Lazis Muhammadiyah.11 Dampak positifnya terlihat dari 

peningkatan luas lahan Masjid Al-Mujahadah yang semula hanya 600 meter persegi 

menjadi lebih dari 6.000 meter persegi. Kegiatan filantropi di Tebedak mencakup 

penggalangan dana melalui zakat, infak, dan sedekah yang dihimpun dari masyarakat 

lokal maupun dari luar daerah seperti Pontianak. Program sosial yang dijalankan meliputi 

kegiatan sunatan massal, pemeriksaan kesehatan gratis, serta pembinaan keagamaan bagi 

masyarakat Muslim dan non-Muslim. Kegiatan keagamaan rutin seperti taklim pekanan 

dilakukan dari rumah ke rumah dan di masjid, termasuk taklim khusus bagi para mualaf 

setiap Jumat sore. 

Kegiatan filantropi ini didukung secara aktif oleh Lazismu Kalimantan Barat yang 

memberikan pembinaan rutin, serta organisasi Muhammadiyah dan Istiqomah. Dana 

infak dikumpulkan melalui kotak amal di masjid dan disalurkan setiap bulan kepada kaum 

dhuafa, mualaf kurang mampu, serta warga yang sedang sakit atau tertimpa musibah. 

Prinsip transparansi diterapkan dengan mengumumkan jumlah infak dan penggunaannya 

setiap kali pertemuan taklim, sedangkan pencatatan keuangan dilakukan oleh sekretaris 

desa Tebedak untuk memastikan akuntabilitas. Perbedaan karakteristik terlihat antara 

warga Muslim dan mualaf dalam kegiatan filantropi. Umat Muslim yang sudah lama 

memahami ajaran agama cenderung lebih aktif dalam berinfak dan bersedekah, sementara 

para mualaf masih membutuhkan bimbingan agar dapat berpartisipasi lebih aktif. Oleh 

karena itu, pendekatan khusus dan pembinaan rutin menjadi hal penting dalam 

meningkatkan keterlibatan mereka. 

Keterlibatan pemerintah desa dalam kegiatan filantropi di Tebedak masih terbatas, 

hanya sebatas dukungan terhadap kegiatan tertentu seperti pelaksanaan sunatan massal 

tanpa bantuan langsung berupa dana. Namun, kegiatan sosial tetap berjalan baik berkat 

dukungan dari donatur dan lembaga keagamaan. Program-program filantropi yang 

dijalankan tidak hanya memberikan manfaat bagi umat Islam tetapi juga bagi masyarakat 

non-Muslim, sehingga tercipta hubungan yang harmonis dan saling mendukung di 

lingkungan masyarakat yang majemuk.12 

 
11 Bamulim, C. S., & Abu Bakar, I. (2005). Revitalisasi filantropi Islam: Studi kasus lembaga zakat dan 

wakaf di Indonesia. Jakarta: PBB. 
12 Farhan, M., et al. (2017). Peran lembaga filantropi Islam dalam mengentaskan kemiskinan warga DKI 

Jakarta: Studi kasus BAZIS DKI Jakarta. Seminar Ekonomi dan Bisnis (SNEBIS), 1(1). 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1901 

Secara keseluruhan, pengelolaan filantropi di Desa Tebedak menunjukkan bahwa 

komunitas Muslim minoritas memiliki kapasitas adaptif dalam membangun sistem 

filantropi yang profesional, transparan, dan berorientasi pada pemberdayaan sosial. 

Pengelolaan yang terstruktur tidak hanya memungkinkan optimalisasi penghimpunan dan 

pendistribusian dana zakat, infak, dan sedekah, tetapi juga mendorong terbentuknya 

aktivitas ekonomi produktif yang berkelanjutan bagi kelompok mustahik. Selain itu, 

peran masjid sebagai pusat aktivitas umat mengalami penguatan, bukan hanya sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga sebagai institusi sosial yang menggerakkan pendidikan, 

solidaritas komunitas, dan pembangunan ekonomi berbasis masyarakat. Kinerja filantropi 

tersebut turut berkontribusi pada terciptanya relasi sosial yang harmonis antara Muslim 

dan non-Muslim, melalui praktik inklusif, dialog sosial, dan partisipasi kolektif dalam 

kegiatan kemasyarakatan.13 Dengan demikian, model pengelolaan filantropi di Desa 

Tebedak dapat menjadi rujukan bagi komunitas Muslim minoritas lainnya dalam 

membangun ekosistem filantropi yang efektif, akuntabel, dan berorientasi pada 

penguatan kohesi sosial. 

D. Kesimpulan 

Pengelolaan filantropi di dua desa Muslim minoritas di Kabupaten Landak menunjukkan 

dinamika yang kontras namun saling melengkapi dalam memahami kondisi sosial-keagamaan 

masyarakat setempat. Di Desa Ambarang, praktik filantropi masih menghadapi berbagai 

hambatan struktural dan kultural, termasuk rendahnya transparansi, minimnya partisipasi 

terutama dari kelompok mualaf, serta keterbatasan sumber daya manusia yang memiliki 

kompetensi manajerial dalam pengelolaan zakat. Ketiadaan struktur kelembagaan yang jelas 

dan perbedaan pandangan antarorganisasi keagamaan turut melemahkan tingkat kepercayaan 

publik dan kohesi sosial. Selain itu, kurangnya koordinasi pemerintah desa membuat proses 

distribusi dan komunikasi filantropi rentan menimbulkan miskonsepsi dan ketegangan sosial. 

Meski demikian, modal sosial berupa inisiatif masyarakat, semangat gotong-royong, dan 

dukungan tokoh agama maupun pemerintah desa menghadirkan peluang perbaikan. 

Pembentukan Unit Pengumpul Zakat (UPZ) dan pendampingan dari BAZNAS menjadi langkah 

strategis untuk membangun sistem filantropi yang lebih profesional, akuntabel, serta selaras 

dengan prinsip-prinsip syariah dalam rangka mendorong pemberdayaan ekonomi dan keadilan 

sosial. 

Berbeda dengan Ambarang, pengelolaan filantropi di Desa Tebedak menunjukkan 

perkembangan yang lebih matang dengan adanya sistem yang terorganisir, transparan, dan 

 
13 Janah, U. R. (2020). Lembaga filantropi pada masyarakat multikultural di Ponorogo: Ikhtiar 

mewujudkan harmoni dan kemandirian ekonomi. ZIWAF: Jurnal Zakat dan Wakaf, 7(1), 49. 



Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1902 

berorientasi pada penguatan kapasitas sosial-ekonomi masyarakat. Masjid Al-Mujahadah 

berfungsi sebagai pusat pemberdayaan yang mengintegrasikan program keagamaan, 

pendidikan sosial, dan aktivitas ekonomi produktif. Kemitraan dengan lembaga filantropi 

seperti Lazis Muhammadiyah, Rumah Impak, dan Bank Indonesia turut memperkuat legitimasi, 

efektivitas, dan jangkauan program sehingga mampu memberikan manfaat bagi masyarakat 

Muslim maupun non-Muslim. Transparansi pengelolaan dana, pendistribusian yang tepat 

sasaran, serta partisipasi aktif masyarakat menghasilkan tingkat kepercayaan sosial yang tinggi 

dan berkontribusi pada terciptanya harmoni antarumat beragama. Meskipun keterlibatan 

pemerintah desa masih relatif terbatas, praktik filantropi di Tebedak telah membuktikan 

kapasitas komunitas Muslim minoritas untuk mengembangkan model pemberdayaan yang 

inklusif, berkelanjutan, dan responsif terhadap kebutuhan lokal. 

Temuan penelitian ini memperlihatkan bahwa perbedaan struktur kelembagaan, tingkat 

profesionalisme, serta kualitas kolaborasi lintas lembaga sangat berpengaruh terhadap 

efektivitas filantropi di komunitas Muslim minoritas. Penguatan institusi lokal, peningkatan 

kapasitas amil, dan perluasan jejaring kerja sama menjadi kunci utama dalam memastikan 

filantropi Islam dapat berfungsi optimal sebagai instrumen pembangunan sosial, kohesi 

komunitas, dan pemberdayaan ekonomi di wilayah-wilayah minoritas Muslim. 

Referensi 

Abdurrazaq, A. (2014). Pengembangan model pembangunan ummat melalui lembaga filantropi 

Islam sebagai bentuk dakwah bil hal. Intizar, 20(1), 163–180. 

Abidin, Z. (2012). Manifestasi dan latensi lembaga filantropi Islam dalam praktek 

pemberdayaan masyarakat: Suatu studi di Rumah Zakat Kota Malang. Jurnal Studi 

Masyarakat Islam, 15(2), 200. 

Al Banna, H. (1999). Al-Ma‘tsurat dan Hadis Arba‘in. Gema Insani. 

Al Bugha, M. (1992). Al Fiqh al Manhaj. Dar al-Qalam. 

Bamualim, C. S., & Abu Bakar, I. (2005). Revitalisasi filantropi Islam: Studi kasus lembaga 

zakat dan wakaf di Indonesia. PBB. 

Farhan, M., et al. (2017). Peran lembaga filantropi Islam dalam mengentaskan kemiskinan 

warga DKI Jakarta: Studi kasus BAZIS DKI Jakarta. Seminar Ekonomi dan Bisnis 

(SNEBIS), 1(1). 

Febriani, S. (2022). Filantropi Islam sebagai instrumen penguatan ekonomi masyarakat 

marjinal. Jurnal Sosiologi Agama, 16(1), 45–60. https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104 

Hafidhuddin, D. (1998). Panduan praktis zakat, infak, dan sedekah. Gema Insani. 

Hafidhuddin, D. (2019). Peran strategis filantropi Islam dalam pengentasan kemiskinan di 

Indonesia. Jurnal Al-Iqtishad, 11(2), 213–232. https://doi.org/10.15408/aiq.v11i2.12345 

Janah, U. R. (2020). Lembaga filantropi pada masyarakat multikultural di Ponorogo: Ikhtiar 

mewujudkan harmoni dan kemandirian ekonomi. ZIWAF: Jurnal Zakat dan Wakaf, 7(1), 

49. 

Kurniawati, F. (2017). Filosofi zakat dalam filantropi Islam. Adzkiya: Jurnal Hukum dan 

Ekonomi Syariah, 5(2), 231–254. 

Masrur, M. (2017). Kontruksi harta dalam perspektif hukum ekonomi syariah (Studi analisis 

dalam al-Qur’an dan hadis). Jurnal Hukum Islam, 15(1), 95–128. 

https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104
https://doi.org/10.15408/aiq.v11i2.12345


Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi            Dinamika Pengelolaan Filantropi….. 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman. Volume 5, Nomor 3, November 2025                                                                       1903 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2008). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. Simon 

& Schuster. 

Saryono. (2010). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 

Bevir, M. (2012). Governance: A very short introduction. Oxford University Press. 

Yin, R. K. (2013). Case study research: Design and methods (5th ed.). Sage Publications. 

 

 


