KARTIKA: Jurnal Studi Keislaman, VOL. §, No. 3, November 2025, 1890-1903
ISSN: 2810-0573 (online), https:/ /Iptnunganjuk.com/ ojs/index.php/kartika

Dinamika Pengelolaan Filantropi Islam pada Komunitas Muslim Minoritas

Sri Wahyuni, Ismail Ruslan, Syahbudi
Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Indonesia
Email: youni3.84@gmail.com

Abstract
This study aims to analyze the dynamics of Islamic philanthropy management within Muslim
minority communities in Landak Regency, West Kalimantan, focusing on its practices,
challenges, and development potentials in Ambarang and Tebedak Villages. Employing a
qualitative approach, data were collected through observation, in-depth interviews, and
documentation involving community leaders, religious figures, and Muslim residents actively
engaged in zakat, infak, and sadaqgah activities. The data were analyzed interactively through
the stages of reduction, presentation, and conclusion drawing. The findings reveal distinct
characteristics in philanthropic management between the two villages. Tebedak Village
demonstrates a more transparent and participatory management system supported by an
institutional structure that ensures planned and accountable implementation of philanthropic
activities. In contrast, Ambarang Village is characterized by strong social capital, particularly
solidarity and mutual cooperation, yet lacks formal governance mechanisms. Both villages
illustrate that Islamic philanthropy serves not only as a means of social assistance but also as
an instrument for economic empowerment, interfaith harmony, and social cohesion within
minority settings. These findings highlight the importance of strengthening community based
institutions and Islamic philanthropy education to sustain social development programs in
minority Muslim areas.
Keywords: Islamic Philanthropy, Muslim Minority Communities, Zakat Management, Social
Empowerment

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis dinamika pengelolaan filantropi Islam di komunitas
Muslim minoritas Kabupaten Landak, Kalimantan Barat, dengan fokus pada praktik, tantangan,
dan potensi pengembangannya di Desa Ambarang dan Desa Tebedak. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi terhadap tokoh masyarakat, tokoh agama, serta warga
Muslim yang aktif dalam kegiatan zakat, infak, dan sedekah, data yang diperoleh dianalisis
secara interaktif melalui tahapan reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Penelitian ini
menemukan adanya perbedaan karakteristik pengelolaan filantropi di kedua desa objek
penelitian, desa Tebedak menunjukkan sistem pengelolaan yang lebih transparan dan
partisipatif, dengan dukungan struktur kelembagaan yang memungkinkan kegiatan zakat, infak,
dan sedekah berjalan terencana serta akuntabel. Sebaliknya, Desa Ambarang menonjol dalam
aspek modal sosial, terutama solidaritas dan gotong royong, namun belum memiliki tata kelola
formal yang kuat. Kedua desa sama-sama memperlihatkan bahwa praktik filantropi tidak
sekadar berfungsi sebagai penyaluran bantuan sosial, melainkan juga sebagai sarana
memperkuat kemandirian ekonomi, mempererat hubungan antarwarga lintas agama, dan
membangun harmoni sosial di wilayah minoritas. Temuan ini menegaskan pentingnya
penguatan kelembagaan dan edukasi filantropi Islam berbasis komunitas untuk keberlanjutan
program sosial di daerah minoritas.

Kata Kunci: Filantropi Islam, Komunitas Muslim Minoritas, Pengelolaan Zakat,
Pemberdayaan Sosial

Copyright: " 2025. The Author (s).

KARTIKA: Jurnal studt Kelslaman L Licensed wnder a Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0
International License


mailto:youni3.84@gmail.com

Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
A. Pendahuluan

Kesenjangan sosial merupakan salah satu persoalan fundamental yang terus menjadi
tantangan dalam pembangunan nasional di Indonesia. Ketimpangan tersebut tidak hanya
tercermin dalam perbedaan tingkat kesejahteraan antarwilayah, tetapi juga dalam akses
terhadap sumber daya ekonomi, pendidikan, dan layanan sosial yang berimplikasi pada kualitas
hidup masyarakat. Kondisi ini menunjukkan bahwa mekanisme pembangunan yang ada belum
sepenuhnya mampu menciptakan pemerataan kesejahteraan, terutama bagi kelompok-
kelompok yang hidup dalam kondisi sosial marginal, termasuk komunitas Muslim minoritas.
Dalam konteks tersebut, praktik filantropi memiliki peran strategis sebagai instrumen
redistribusi sosial dan pemberdayaan ekonomi yang berpotensi mengurangi kerentanan sosial.*

Filantropi Islam, yang mencakup zakat, infak, sedekah, dan wakaf, telah lama menjadi
bagian integral dari sistem sosial dan ekonomi umat Islam. Instrumen-instrumen ini tidak hanya
berfungsi sebagai bentuk ibadah individual, tetapi juga sebagai mekanisme kolektif untuk
menguatkan solidaritas sosial, mengurangi kemiskinan, serta memperkuat kohesi sosial.?
Namun demikian, implementasi filantropi Islam tidak berlangsung secara seragam di seluruh
wilayah Indonesia. Di daerah dengan dominasi Muslim mayoritas, praktik filantropi umumnya
didukung oleh kelembagaan yang lebih mapan, regulasi yang jelas, serta jaringan distribusi
yang kuat. Sebaliknya, di wilayah minoritas Muslim, praktik filantropi sering kali berhadapan
dengan berbagai hambatan struktural, kultural, maupun kelembagaan yang mempengaruhi
efektivitas pengelolaannya.

Sejumlah penelitian memberikan gambaran mengenai perbedaan tersebut. Latief (2016)
menegaskan bahwa wilayah minoritas umumnya memiliki keterbatasan infrastruktur dan tidak
memiliki lembaga filantropi formal yang memadai untuk mengelola dana zakat, infak, dan
sedekah secara akuntabel. Sementara itu, Fauzia (2017) menekankan pentingnya transparansi
dan kepercayaan publik sebagai prasyarat keberhasilan lembaga filantropi; dua aspek yang
sering kali menjadi tantangan utama di komunitas minoritas karena keterbatasan sumber daya
manusia, sistem pelaporan, dan literasi filantropi. Di sisi lain, studi Saidi et al. (2019) serta
Bamualim (2018) mengungkap bahwa pendekatan filantropi berbasis komunitas—yang
mengutamakan partisipasi warga, musyawarah, dan adaptasi terhadap konteks lokal—terbukti
lebih berkelanjutan dibanding model Kkaritatif yang hanya berorientasi pada bantuan jangka

pendek.

! Febriani, S. (2022). Filantropi Islam sebagai Instrumen Penguatan Ekonomi Masyarakat Marjinal. Jurnal
Sosiologi Agama, 16(1), 45-60. https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104

2 Hafidhuddin, D. (2019). Peran Strategis Filantropi Islam dalam Pengentasan Kemiskinan di Indonesia.
Jurnal Al-Igtishad, 11(2), 213-232. https://doi.org/lo.15408/aiq.v11i2.12345

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 ot




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,

Kabupaten Landak, Kalimantan Barat, memiliki karakteristik demografis yang secara
khusus mencerminkan dinamika kehidupan komunitas Muslim minoritas yang hidup
berdampingan dengan kelompok agama lain dalam struktur sosial yang majemuk. Berdasarkan
data DISDUKCAPIL (2023), dari total 409.575 penduduk di Kabupaten Landak, hanya 66.105
jiwa yang beragama Islam, sehingga umat Islam berada pada posisi minoritas demografis yang
signifikan. Dua desa yang menjadi fokus penelitian Desa Ambarang dan Desa Tebedak
menunjukkan komposisi serupa, dengan jumlah penduduk Muslim yang lebih sedikit dibanding
pemeluk agama lain seperti Katolik dan Kristen. Kondisi demografis ini bukan sekadar
menunjukkan perbedaan jumlah populasi, tetapi juga menciptakan konteks sosial yang
memengaruhi pola interaksi, struktur kelembagaan, serta mekanisme pengelolaan filantropi
berbasis komunitas.

Dalam konteks minoritas, praktik filantropi Islam menghadapi tantangan yang khas,
termasuk keterbatasan sumber daya manusia, minimnya akses terhadap lembaga zakat formal,
kurangnya literasi filantropi, serta kebutuhan untuk menjaga harmoni sosial dengan kelompok
mayoritas. Pada saat yang sama, komunitas Muslim di wilayah minoritas sering kali
mengandalkan modal sosial berupa solidaritas internal, jaringan kekerabatan, dan tradisi gotong
royong yang dapat menjadi kekuatan dalam mengembangkan model filantropi berbasis
komunitas. Oleh karena itu, kajian terhadap Desa Ambarang dan Desa Tebedak menjadi penting
untuk memahami bagaimana dinamika sosial, budaya, dan kelembagaan bekerja dalam
membentuk praktik filantropi pada level lokal.

Meskipun demikian, studi yang secara spesifik menelaah dinamika filantropi di
komunitas Muslim minoritas pada level desa masih relatif minim. Padahal, konteks pedesaan
memiliki karakteristik tersendiri, baik dari aspek struktur sosial, modal budaya, maupun
jaringan kelembagaan lokal yang dapat mempengaruhi pola pengelolaan filantropi. Minimnya
kajian tersebut menyisakan ruang penelitian yang penting untuk dijawab, terutama terkait
bagaimana nilai-nilai solidaritas, modal sosial, jaringan komunitas, dan struktur kepemimpinan
lokal berperan dalam membentuk praktik filantropi masyarakat minoritas Muslim.

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut dengan
menganalisis dinamika pengelolaan filantropi Islam pada komunitas Muslim minoritas di
Kabupaten Landak, khususnya di Desa Ambarang dan Desa Tebedak. Melalui pendekatan
kualitatif, penelitian ini diarahkan untuk menggali bagaimana praktik pengumpulan,
pengelolaan, dan pendistribusian zakat, infak, dan sedekah dijalankan; bagaimana tantangan
kelembagaan dan sosial dihadapi; serta bagaimana praktik tersebut berkontribusi pada
pemberdayaan sosial, ekonomi, dan penguatan kohesi lintas agama dalam konteks minoritas.
Dengan demikian, studi ini tidak hanya memperkaya literatur mengenai filantropi Islam, tetapi
Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1892




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
juga memberikan kontribusi bagi pengembangan model pengelolaan filantropi yang adaptif,
inklusif, dan berbasis komunitas bagi masyarakat Muslim minoritas di Indonesia.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam praktik, tantangan, dan
peluang pengelolaan filantropi di komunitas Muslim minoritas di kedua desa tersebut. Unit
analisis penelitian adalah komunitas Muslim yang terlibat dalam aktivitas zakat, infak, dan
sedekah, dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kasus untuk
menggali makna, pengalaman, dan pola pengelolaan yang terjadi secara kontekstual. Artikel ini
disusun secara sistematis melalui empat bagian utama: pendahuluan, tinjauan pustaka, metode
penelitian, serta hasil dan pembahasan, yang kemudian diakhiri dengan kesimpulan yang
memaparkan implikasi teoretis dan praktis bagi penguatan pengelolaan filantropi di wilayah
minoritas Muslim serta rekomendasi untuk penelitian lanjutan.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus,
sebagaimana dirumuskan oleh Yin bahwa studi kasus efektif untuk menganalisis fenomena
kontemporer dalam konteks nyata melalui pertanyaan “bagaimana” dan “mengapa.”
Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam praktik dan dinamika pengelolaan
filantropi di komunitas Muslim minoritas di Kabupaten Landak.® Metode kualitatif dianggap
sesuai karena mampu menggali makna, motivasi, serta tindakan sosial masyarakat sebagaimana
ditegaskan oleh Moleong dan Saryono.*

Desain penelitian berbentuk studi kasus ganda dengan lokasi di Desa Ambarang dan Desa
Tebedak. Penelitian berlangsung selama empat bulan, dengan pengumpulan data melalui
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Informan ditentukan secara purposive
berdasarkan peran dan keterlibatan mereka dalam kegiatan zakat, infak, dan sedekah, meliputi
enam tokoh masyarakat dan agama di kedua desa. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama,
didukung pedoman wawancara, alat perekam, dan catatan lapangan.®

Proses analisis data dilakukan dengan mengikuti model analisis interaktif Miles,
Huberman, dan Saldana, yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan secara simultan dan berulang.® Analisis dilakukan sejak tahap awal pengumpulan
data dan berlangsung hingga penelitian selesai, sehingga memungkinkan pembentukan
pemahaman yang berkembang secara progresif. Validitas dan reliabilitas penelitian diperkuat

melalui triangulasi sumber dan metode, perpanjangan kehadiran di lapangan, serta proses

3 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods (Sage Publications, 2013).

4 Saryono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2010).

5 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008).

® Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, & Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (Sage Publications, 2014).

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1893




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
member checking untuk memastikan kebenaran interpretasi peneliti sesuai dengan pandangan
informan. Dengan demikian, metode penelitian ini diyakini mampu menghasilkan pemahaman
yang mendalam dan kredibel mengenai dinamika sosial, struktur kelembagaan, dan praktik
kultural dalam pengelolaan filantropi pada komunitas Muslim minoritas di Kabupaten Landak.
C. Hasil dan Pembahasan

1. Pengelolaan Fllantropi di Desa Ambarang dan Desa Tebedak, Kabupaten Landak,

Kalimantan Barat

Di Desa Ambarang, pengelolaan zakat dan kurban menghadapi sejumlah tantangan
serius, terutama dalam hal transparansi dan partisipasi masyarakat. Terdapat dugaan
penambahan nama penerima zakat secara tidak jelas, sementara sebagian warga merasa
tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan. Kondisi ini menimbulkan
ketidaknyamanan dan menurunkan kepercayaan masyarakat terhadap pengurus.
Pemerintah desa pun dinilai kurang berkoordinasi dalam menangani permasalahan ini,
sehingga terjadi kesalahpahaman antara masyarakat dan pihak berwenang. Permasalahan
semakin kompleks dengan munculnya perdebatan mengenai status keislaman beberapa
individu yang tiba-tiba masuk daftar penerima zakat.

Sebagian warga menuntut adanya bukti dan kepastian agar penerima benar-benar
sesuai dengan ketentuan agama. Perbedaan pandangan antara pihak yang menuntut
transparansi dan pihak yang memilih diam menimbulkan ketegangan di masyarakat. Hal
ini menegaskan pentingnya komunikasi dan pendataan yang akurat agar pembagian zakat
dan sedekah lebih adil dan tepat sasaran. Selain itu, partisipasi masyarakat mualaf masih
rendah karena keterbatasan pengetahuan agama dan lemahnya tingkat keimanan,
membuat mereka sulit diajak terlibat dalam kegiatan filantropi. Tantangan ini diperkuat
dengan kurangnya sumber daya manusia (SDM) yang memahami figh zakat dan
manajemen pengelolaannya. Akibatnya, kegiatan zakat dan infak masih dilakukan secara
sederhana oleh segelintir orang tanpa struktur organisasi resmi, seperti Unit Pengumpul
Zakat (UPZ).

Tantangan lain muncul dari perbedaan pemahaman antara pengikut NU dan
Muhammadiyah, yang menimbulkan ketidakpercayaan terhadap tokoh pengelola seperti
Ustaz Sugeng. Di sisi lain, sebagian masyarakat non-Muslim juga menunjukkan sikap
negatif terhadap kegiatan umat Islam minoritas, terutama dalam hal pembangunan rumah
ibadah. Masyarakat merasa pemerintah kurang mendukung, sehingga beberapa warga
lebih memilih menyalurkan zakatnya ke luar desa, misalnya ke Kota Ngabang. Meskipun
menghadapi banyak kendala, terdapat sejumlah potensi yang dapat dikembangkan.
Inisiatif masyarakat, dukungan kepala desa, dan budaya gotong royong masih Kkuat,

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1894




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
menjadi modal sosial yang penting untuk perbaikan ke depan. Media sosial juga mulai
dimanfaatkan untuk menyebarkan informasi terkait kegiatan filantropi, meskipun belum
optimal. Pembentukan UPZ dan bimbingan dari BAZNAS dinilai sebagai langkah
strategis untuk meningkatkan profesionalisme, transparansi, dan efektivitas pengelolaan
dana zakat.

Dari perspektif ekonomi syariah, kegiatan filantropi di Desa Ambarang
mencerminkan nilai ta’awun (tolong-menolong) dan ukhuwah islamiyah (persaudaraan).
Namun, kelemahan dalam struktur, pendataan, dan transparansi belum sepenuhnya sesuai
dengan prinsip amanah, kejujuran, dan keadilan. Oleh karena itu, diperlukan peningkatan
kapasitas amil zakat melalui pelatihan figh dan manajemen, penggunaan media sosial
untuk transparansi, serta distribusi zakat yang lebih adil dan produktif. Dengan
pengelolaan yang sesuai syariah, zakat diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai
penyaluran bantuan konsumtif, tetapi juga menjadi instrumen pemberdayaan ekonomi
dan keadilan sosial bagi masyarakat Muslim di Desa Ambarang.

Di Desa Ambarang, pengelolaan zakat, infak, dan kurban menghadapi berbagai
persoalan yang cukup kompleks. Masalah utama terletak pada kurangnya transparansi
dan koordinasi antara pengurus, masyarakat, serta pemerintah desa. Dalam proses
pembagian zakat dan daging kurban, muncul dugaan adanya penambahan nama penerima
secara tidak jelas. Beberapa warga merasa tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan,
sehingga menimbulkan ketidaknyamanan dan menurunkan kepercayaan terhadap
pengurus. Pemerintah desa juga dinilai kurang aktif berkoordinasi, sehingga terjadi
kesalahpahaman antara masyarakat dan pihak berwenang.

Permasalahan semakin rumit karena muncul perdebatan di kalangan warga
mengenai status keislaman beberapa individu yang tiba-tiba masuk dalam daftar penerima
zakat. Sebagian masyarakat menuntut bukti dan kejelasan agar penerima bantuan benar-
benar sesuai dengan ketentuan agama. Hal ini menimbulkan perbedaan pandangan antara
pihak yang menuntut transparansi dan pihak yang memilih untuk menerima keadaan,
sehingga menyebabkan ketegangan di lingkungan masyarakat. Kondisi ini menunjukkan
pentingnya komunikasi yang terbuka dan pendataan yang akurat agar pembagian zakat
dan sedekah dapat dilakukan secara adil dan tepat sasaran.

Selain persoalan transparansi, pengelolaan filantropi di Desa Ambarang juga
menghadapi kendala dalam hal partisipasi masyarakat mualaf. Sebagian besar mualaf
sulit diajak terlibat karena tingkat pengetahuan agama yang masih minim dan keimanan

yang belum kuat. Akibatnya, mereka jarang berpartisipasi dalam kegiatan sosial

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1895



Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
keagamaan. Kurangnya sumber daya manusia yang memahami figh zakat dan manajemen
pengelolaan dana umat juga menjadi kendala besar.

Pengurus zakat yang ada hanya terdiri dari empat orang yang ditunjuk secara tidak
resmi, sehingga koordinasi berjalan kurang efektif dan masyarakat hanya terlibat pada
saat distribusi. Belum adanya struktur organisasi formal seperti Unit Pengumpul Zakat
(UPZ) membuat kegiatan zakat dan infak tidak dikelola secara profesional. Di sisi lain,
muncul pula perbedaan pandangan antara masyarakat yang berafiliasi dengan Nahdlatul
Ulama (NU) dan Muhammadiyah dalam hal pengelolaan zakat. Ustaz Sugeng, salah satu
tokoh vyang aktif dalam kegiatan filantropi, dianggap membawa pendekatan
Muhammadiyah yang kurang diterima oleh sebagian masyarakat NU. Perbedaan
pandangan ini menimbulkan ketidakpercayaan dan memperlemah solidaritas di antara
umat Islam setempat.

Tantangan eksternal juga datang dari sebagian masyarakat non-Muslim yang
menunjukkan sikap negatif terhadap aktivitas keagamaan umat Islam minoritas, terutama
dalam rencana pembangunan rumah ibadah. Pemerintah desa dinilai kurang memberikan
dukungan, baik dalam bentuk kebijakan maupun pendampingan. Akibat berbagai kendala
ini, sebagian warga lebih memilih menyalurkan zakat ke kota Ngabang yang dinilai lebih
tertib dan profesional.

Meski demikian, masih terdapat sejumlah potensi yang dapat dikembangkan.
Pengelolaan zakat dan infak di Desa Ambarang berawal dari inisiatif masyarakat sendiri,
menunjukkan adanya rasa kepedulian dan semangat kebersamaan. Masyarakat masih
menaruh kepercayaan pada tokoh-tokoh agama lokal seperti Ustaz Sugeng, Pak
Muhammad Nur, dan Pak lin Sunatra. Dukungan dari kepala desa dalam kegiatan
keagamaan juga menjadi faktor penting. Media sosial mulai digunakan sebagai sarana
penyebaran informasi, meskipun belum dimanfaatkan secara maksimal. Sebagian
masyarakat menilai bahwa pemberian bantuan secara nyata lebih efektif untuk
membangun kepercayaan dan mempersatukan masyarakat minoritas dan mayoritas.

Hingga saat ini, belum ada program khusus atau inovasi dalam meningkatkan
partisipasi masyarakat terhadap kegiatan filantropi. Evaluasi terhadap kegiatan yang
sudah berjalan dilakukan secara berkelanjutan, namun hasilnya belum signifikan karena
keterbatasan pengetahuan dan sumber daya manusia. Masyarakat berharap adanya
pelatihan dan pendampingan agar pengelolaan zakat lebih profesional dan sesuai syariat.
Pembentukan UPZ di bawah koordinasi BAZNAS dianggap sebagai langkah penting

untuk meningkatkan efektivitas dan transparansi pengelolaan zakat di Desa Ambarang.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1896



Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,

Berdasarkan hasil pemetaan menggunakan analisis SWOT, praktik filantropi di
Desa Ambarang menunjukkan dinamika yang kompleks. Pada aspek kekuatan, filantropi
lokal ditopang oleh inisiatif masyarakat, solidaritas sosial, dukungan tokoh agama dan
pemerintah desa, serta budaya musyawarah yang masih kuat. Elemen-elemen ini sejalan
dengan konsep social capital Putnam, terutama dimensi bonding social capital yang
menekankan kohesi, rasa saling percaya, dan praktik gotong royong sebagai fondasi
penguatan komunitas.” Namun demikian, modal sosial ini belum sepenuhnya terkonversi
menjadi tata kelola filantropi yang terstruktur.

Kelemahan utama muncul pada Kketiadaan organisasi formal, minimnya
transparansi, rendahnya kapasitas sumber daya manusia, serta lemahnya koordinasi
dengan pemerintah setempat. Jika dikaitkan dengan teori governance dalam pengelolaan
filantropi, kondisi ini menunjukkan belum terpenuhinya prinsip-prinsip dasar tata kelola
yang baik, yakni akuntabilitas, keterbukaan, efektivitas, dan koordinasi antar-
stakeholder.® Absennya struktur formal juga menghambat institusionalisasi praktik
filantropi, sehingga kegiatan lebih bersifat ad-hoc dan bergantung pada figur karismatik
tertentu.

Pada sisi peluang, Desa Ambarang memiliki potensi pembentukan UPZ,
pendampingan dari BAZNAS, pemanfaatan media sosial, serta kolaborasi antarorganisasi
Islam. Peluang ini menunjukkan adanya enabling environment bagi penguatan
kelembagaan filantropi, yang dalam teori institutional development dapat menjadi titik
masuk untuk membangun sistem pengelolaan yang lebih mapan dan berkelanjutan.®
Sementara itu, ancaman yang dihadapi meliputi potensi konflik antarormas, kecemburuan
sosial, rendahnya partisipasi mualaf, ketidakpercayaan masyarakat terhadap pengurus,
dan minimnya dukungan pemerintah maupun masyarakat non-Muslim. Dalam perspektif
teori konflik sosial, ancaman-ancaman ini menunjukkan adanya friksi internal dan
eksternal yang dapat menghambat integrasi komunitas serta mengurangi legitimasi
pengelolaan filantropi.

Jika dianalisis melalui perspektif ekonomi syariah, praktik filantropi lokal pada
dasarnya telah mencerminkan nilai dasar Islam seperti ta’awun (tolong-menolong),
ukhuwah (persaudaraan), dan kepedulian sosial. Namun, kelemahan pada aspek

transparansi, pendataan, serta profesionalisme menunjukkan bahwa praktik tersebut

" Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New York: Simon
& Schuster, 2000).

8 Mark Bevir, Governance: A Very Short Introduction (Oxford: Oxford University Press, 2012).

® Hafidhuddin, D. (1998). Panduan praktis zakat, infak, dan sedekah. Jakarta: Gema Insani.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 897




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
belum memenuhi prinsip amanah, shidig, dan ‘adl, sebagaimana ditekankan dalam tata
kelola zakat yang ideal. Teori manajemen zakat menegaskan pentingnya struktur amil
yang jelas, kompeten, dan akuntabel agar dana umat dapat dikelola secara optimal.

Oleh karena itu, diperlukan langkah strategis berupa pembentukan lembaga
pengelola yang terorganisasi, peningkatan kapasitas SDM, dan penerapan mekanisme
distribusi yang adil dan produktif.® Dengan pengelolaan yang sesuai prinsip syariah dan
teori tata kelola modern, filantropi di Desa Ambarang berpotensi bertransformasi dari
sekadar bantuan konsumtif menjadi instrumen pemberdayaan ekonomi dan penguatan
posisi sosial komunitas Muslim minoritas. Implementasi program seperti pembentukan
UPZ, pelatihan amil, dan kolaborasi dengan BAZNAS menjadi fondasi untuk
mengembangkan sistem filantropi yang lebih profesional, transparan, dan berkelanjutan.

2. Karakteristik Dan Pola Pengelolaan Filantropi Yang Berkembang Di Daerah
Minoritas

Pengelolaan zakat di Desa Ambarang berawal dari inisiatif masyarakat yang ingin
menyalurkan zakat kepada warga sekitar. Pada mulanya, masyarakat meminta pendapat
kepada Ustaz Sugeng mengenai boleh atau tidaknya mengumpulkan zakat di desa
mereka, sekaligus memintanya menjadi pembimbing dalam kegiatan tersebut. Pemilihan
Ustaz Sugeng didasarkan pada usulan Bapak Muhammad Nur, karena sebelumnya Desa
Ambarang belum memiliki pembimbing keagamaan yang tetap. Kegiatan pengumpulan
dan penyaluran zakat ini sepenuhnya merupakan hasil swadaya masyarakat yang
bertujuan membantu sesama. Sementara itu, pengumpulan infak dan sedekah belum
dilakukan secara terorganisir, tetapi masyarakat biasanya memberikan infak secara
sukarela pada saat pengajian malam Jumat untuk kebutuhan dan pengembangan tempat
ibadah.

Dari segi legalitas, kegiatan ini belum memiliki surat keputusan atau surat
penunjukan resmi. Pengelolaan dana sosial bermula dari kegiatan infak yang digagas oleh
Pak Muhammad Nur tiga tahun lalu, kemudian dua tahun terakhir zakat fitrah mulai
dikelola oleh Pak Alinuha dengan bimbingan Ustaz Sugeng, sementara bagian infak
ditangani oleh Pak lin Sunatra. Walaupun belum memiliki struktur organisasi formal,
pengurus dipilih berdasarkan musyawarah dalam kegiatan pengajian dengan
mempertimbangkan tingkat kepercayaan masyarakat. Pengawasan terhadap dana
dilakukan secara kolektif oleh warga. Dengan demikian, pengelolaan zakat dan infak di

Desa Ambarang dilaksanakan oleh empat orang yang dipercaya masyarakat berdasarkan

10 Abdurrazagq, A. (2014). Pengembangan model pembangunan ummat melalui lembaga filantropi Islam
sebagai bentuk dakwah bil hal. Intizar, 20(1), 163—180.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1898




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,

mufakat tanpa struktur organisasi yang resmi. Namun dalam praktiknya, zakat dan
sedekah di desa ini tidak secara khusus ditujukan kepada fakir miskin, melainkan
dibagikan secara merata untuk menghindari kecemburuan sosial yang tinggi di antara
warga, terutama ketika bantuan diberikan kepada para mualaf.

Meskipun demikian, muncul permasalahan terkait transparansi penerima bantuan.
Terdapat nama-nama penerima yang muncul tanpa kejelasan status keislamannya
sehingga menimbulkan kebingungan di kalangan warga Muslim. Hal ini diperburuk
dengan kurangnya sosialisasi mengenai siapa saja yang baru memeluk Islam dan belum
akuratnya pendataan dari pihak desa. Akibatnya, jumlah penerima manfaat bisa
meningkat signifikan tanpa penjelasan yang jelas, seperti dari 20 kepala keluarga menjadi
48 kepala keluarga. Selain itu, sebagian masyarakat belum memahami konsep filantropi
secara menyeluruh. Berdasarkan keterangan dari warga, kegiatan filantropi di Desa
Ambarang masih terbatas pada pelaksanaan zakat dan kegiatan zariah. Peran filantropi
juga dinilai kurang aktif dan tidak konsisten karena tidak adanya lembaga atau organisasi
resmi yang menaungi pengelolaan zakat, infak, dan sedekah. Kondisi ini menyebabkan
kegiatan sosial keagamaan di desa tidak berjalan seefektif daerah lain yang lebih
terstruktur dan terorganisir.

Meskipun demikian, sebagian masyarakat masih menunjukkan kepedulian sosial
yang tinggi. Apabila ada warga yang berinisiatif menjadi panitia kegiatan, masyarakat
akan aktif berpartisipasi dan mendukung kegiatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa
semangat gotong royong dan solidaritas sosial masih kuat di Desa Ambarang, walaupun
pengelolaan filantropinya belum memiliki sistem dan struktur yang jelas. Sedangkan
pengelolaan filantropi di Desa Tebedak berpusat di Masjid Al-Mujahadah yang mulai
dirintis pada tahun 2015 dan diresmikan pada tahun 2021. Masjid ini menjadi pusat
kegiatan sosial dan ekonomi umat dengan sistem pengelolaan zakat, infak, dan sedekah
yang dilakukan secara profesional di bawah koordinasi Lazis Muhammadiyah Wilayah
Kalimantan Barat dan Lazis Muhammadiyah Kabupaten Landak. Keberhasilan
pengelolaan filantropi ini didukung oleh berbagai pihak seperti Rumah Impak, Lazis
BPLN, dan Bank Indonesia. Rumah Impak berperan dalam pembangunan fisik, Lazis
BPLN mendukung pengembangan pendidikan anak-anak, sedangkan Bank Indonesia
membantu pengembangan sektor pertanian.

Meskipun umat Islam di Desa Tebedak merupakan kelompok minoritas, kegiatan
ekonomi dan sosial berbasis masjid menunjukkan perkembangan yang pesat. Program
ekonomi kerakyatan seperti perkebunan cabai dan melon berhasil memberikan hasil
panen yang melimpah dan melibatkan masyarakat sekitar, termasuk warga non-Muslim

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 899




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,

yang juga memperoleh manfaat ekonomi. Keberhasilan ini didukung oleh pengelolaan
yang transparan dan program yang tepat sasaran, sehingga menumbuhkan kepercayaan
masyarakat terhadap Lazis Muhammadiyah.!! Dampak positifnya terlihat dari
peningkatan luas lahan Masjid Al-Mujahadah yang semula hanya 600 meter persegi
menjadi lebih dari 6.000 meter persegi. Kegiatan filantropi di Tebedak mencakup
penggalangan dana melalui zakat, infak, dan sedekah yang dihimpun dari masyarakat
lokal maupun dari luar daerah seperti Pontianak. Program sosial yang dijalankan meliputi
kegiatan sunatan massal, pemeriksaan kesehatan gratis, serta pembinaan keagamaan bagi
masyarakat Muslim dan non-Muslim. Kegiatan keagamaan rutin seperti taklim pekanan
dilakukan dari rumah ke rumah dan di masjid, termasuk taklim khusus bagi para mualaf
setiap Jumat sore.

Kegiatan filantropi ini didukung secara aktif oleh Lazismu Kalimantan Barat yang
memberikan pembinaan rutin, serta organisasi Muhammadiyah dan Istiqgomah. Dana
infak dikumpulkan melalui kotak amal di masjid dan disalurkan setiap bulan kepada kaum
dhuafa, mualaf kurang mampu, serta warga yang sedang sakit atau tertimpa musibah.
Prinsip transparansi diterapkan dengan mengumumkan jumlah infak dan penggunaannya
setiap kali pertemuan taklim, sedangkan pencatatan keuangan dilakukan oleh sekretaris
desa Tebedak untuk memastikan akuntabilitas. Perbedaan karakteristik terlihat antara
warga Muslim dan mualaf dalam kegiatan filantropi. Umat Muslim yang sudah lama
memahami ajaran agama cenderung lebih aktif dalam berinfak dan bersedekah, sementara
para mualaf masih membutuhkan bimbingan agar dapat berpartisipasi lebih aktif. Oleh
karena itu, pendekatan khusus dan pembinaan rutin menjadi hal penting dalam
meningkatkan keterlibatan mereka.

Keterlibatan pemerintah desa dalam kegiatan filantropi di Tebedak masih terbatas,
hanya sebatas dukungan terhadap kegiatan tertentu seperti pelaksanaan sunatan massal
tanpa bantuan langsung berupa dana. Namun, kegiatan sosial tetap berjalan baik berkat
dukungan dari donatur dan lembaga keagamaan. Program-program filantropi yang
dijalankan tidak hanya memberikan manfaat bagi umat Islam tetapi juga bagi masyarakat
non-Muslim, sehingga tercipta hubungan yang harmonis dan saling mendukung di

lingkungan masyarakat yang majemuk.!2

11 Bamulim, C. S., & Abu Bakar, 1. (2005). Revitalisasi filantropi Islam: Studi kasus lembaga zakat dan
wakaf di Indonesia. Jakarta: PBB.

12 Farhan, M., et al. (2017). Peran lembaga filantropi Islam dalam mengentaskan kemiskinan warga DKI
Jakarta: Studi kasus BAZIS DKI Jakarta. Seminar Ekonomi dan Bisnis (SNEBIS), 1(1).

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1900




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,
Secara keseluruhan, pengelolaan filantropi di Desa Tebedak menunjukkan bahwa
komunitas Muslim minoritas memiliki kapasitas adaptif dalam membangun sistem
filantropi yang profesional, transparan, dan berorientasi pada pemberdayaan sosial.
Pengelolaan yang terstruktur tidak hanya memungkinkan optimalisasi penghimpunan dan
pendistribusian dana zakat, infak, dan sedekah, tetapi juga mendorong terbentuknya
aktivitas ekonomi produktif yang berkelanjutan bagi kelompok mustahik. Selain itu,
peran masjid sebagai pusat aktivitas umat mengalami penguatan, bukan hanya sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai institusi sosial yang menggerakkan pendidikan,
solidaritas komunitas, dan pembangunan ekonomi berbasis masyarakat. Kinerja filantropi
tersebut turut berkontribusi pada terciptanya relasi sosial yang harmonis antara Muslim
dan non-Muslim, melalui praktik inklusif, dialog sosial, dan partisipasi kolektif dalam
kegiatan kemasyarakatan.'> Dengan demikian, model pengelolaan filantropi di Desa
Tebedak dapat menjadi rujukan bagi komunitas Muslim minoritas lainnya dalam
membangun ekosistem filantropi yang efektif, akuntabel, dan berorientasi pada
penguatan kohesi sosial.
D. Kesimpulan
Pengelolaan filantropi di dua desa Muslim minoritas di Kabupaten Landak menunjukkan
dinamika yang kontras namun saling melengkapi dalam memahami kondisi sosial-keagamaan
masyarakat setempat. Di Desa Ambarang, praktik filantropi masih menghadapi berbagai
hambatan struktural dan kultural, termasuk rendahnya transparansi, minimnya partisipasi
terutama dari kelompok mualaf, serta keterbatasan sumber daya manusia yang memiliki
kompetensi manajerial dalam pengelolaan zakat. Ketiadaan struktur kelembagaan yang jelas
dan perbedaan pandangan antarorganisasi keagamaan turut melemahkan tingkat kepercayaan
publik dan kohesi sosial. Selain itu, kurangnya koordinasi pemerintah desa membuat proses
distribusi dan komunikasi filantropi rentan menimbulkan miskonsepsi dan ketegangan sosial.
Meski demikian, modal sosial berupa inisiatif masyarakat, semangat gotong-royong, dan
dukungan tokoh agama maupun pemerintah desa menghadirkan peluang perbaikan.
Pembentukan Unit Pengumpul Zakat (UPZ) dan pendampingan dari BAZNAS menjadi langkah
strategis untuk membangun sistem filantropi yang lebih profesional, akuntabel, serta selaras
dengan prinsip-prinsip syariah dalam rangka mendorong pemberdayaan ekonomi dan keadilan
sosial.
Berbeda dengan Ambarang, pengelolaan filantropi di Desa Tebedak menunjukkan

perkembangan yang lebih matang dengan adanya sistem yang terorganisir, transparan, dan

13 Janah, U. R. (2020). Lembaga filantropi pada masyarakat multikultural di Ponorogo: Ikhtiar
mewujudkan harmoni dan kemandirian ekonomi. ZIWAF: Jurnal Zakat dan Wakaf, 7(1), 49.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1ot




Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuot£ dinamika Pengelolaan Filantropt,..,,

berorientasi pada penguatan kapasitas sosial-ekonomi masyarakat. Masjid Al-Mujahadah
berfungsi sebagai pusat pemberdayaan yang mengintegrasikan program keagamaan,
pendidikan sosial, dan aktivitas ekonomi produktif. Kemitraan dengan lembaga filantropi
seperti Lazis Muhammadiyah, Rumah Impak, dan Bank Indonesia turut memperkuat legitimasi,
efektivitas, dan jangkauan program sehingga mampu memberikan manfaat bagi masyarakat
Muslim maupun non-Muslim. Transparansi pengelolaan dana, pendistribusian yang tepat
sasaran, serta partisipasi aktif masyarakat menghasilkan tingkat kepercayaan sosial yang tinggi
dan berkontribusi pada terciptanya harmoni antarumat beragama. Meskipun keterlibatan
pemerintah desa masih relatif terbatas, praktik filantropi di Tebedak telah membuktikan
kapasitas komunitas Muslim minoritas untuk mengembangkan model pemberdayaan yang
inklusif, berkelanjutan, dan responsif terhadap kebutuhan lokal.

Temuan penelitian ini memperlihatkan bahwa perbedaan struktur kelembagaan, tingkat
profesionalisme, serta kualitas kolaborasi lintas lembaga sangat berpengaruh terhadap
efektivitas filantropi di komunitas Muslim minoritas. Penguatan institusi lokal, peningkatan
kapasitas amil, dan perluasan jejaring kerja sama menjadi kunci utama dalam memastikan
filantropi Islam dapat berfungsi optimal sebagai instrumen pembangunan sosial, kohesi
komunitas, dan pemberdayaan ekonomi di wilayah-wilayah minoritas Muslim.

Referensi

Abdurrazag, A. (2014). Pengembangan model pembangunan ummat melalui lembaga filantropi
Islam sebagai bentuk dakwah bil hal. Intizar, 20(1), 163-180.

Abidin, Z. (2012). Manifestasi dan latensi lembaga filantropi Islam dalam praktek
pemberdayaan masyarakat: Suatu studi di Rumah Zakat Kota Malang. Jurnal Studi
Masyarakat Islam, 15(2), 200.

Al Banna, H. (1999). Al-Ma ‘tsurat dan Hadis Arba ‘in. Gema Insani.

Al Bugha, M. (1992). Al Figh al Manhaj. Dar al-Qalam.

Bamualim, C. S., & Abu Bakar, 1. (2005). Revitalisasi filantropi Islam: Studi kasus lembaga
zakat dan wakaf di Indonesia. PBB.

Farhan, M., et al. (2017). Peran lembaga filantropi Islam dalam mengentaskan kemiskinan
warga DKI Jakarta: Studi kasus BAZIS DKI Jakarta. Seminar Ekonomi dan Bisnis
(SNEBIS), 1(2).

Febriani, S. (2022). Filantropi Islam sebagai instrumen penguatan ekonomi masyarakat
marjinal. Jurnal Sosiologi Agama, 16(1), 45-60. https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104

Hafidhuddin, D. (1998). Panduan praktis zakat, infak, dan sedekah. Gema Insani.

Hafidhuddin, D. (2019). Peran strategis filantropi Islam dalam pengentasan kemiskinan di
Indonesia. Jurnal Al-Igtishad, 11(2), 213-232. https://doi.org/10.15408/aiq.v11i2.12345

Janah, U. R. (2020). Lembaga filantropi pada masyarakat multikultural di Ponorogo: Ikhtiar
mewujudkan harmoni dan kemandirian ekonomi. ZIWAF: Jurnal Zakat dan Wakaf, 7(1),
49,

Kurniawati, F. (2017). Filosofi zakat dalam filantropi Islam. Adzkiya: Jurnal Hukum dan
Ekonomi Syariah, 5(2), 231-254.

Masrur, M. (2017). Kontruksi harta dalam perspektif hukum ekonomi syariah (Studi analisis
dalam al-Qur’an dan hadis). Jurnal Hukum Islam, 15(1), 95-128.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1902


https://doi.org/10.14421/jsa.2022.16104
https://doi.org/10.15408/aiq.v11i2.12345

Sri wahguw’u, temail Ruslan, 55ahbuo{£ dinamika Pengelolaan Filantropl

;;;;;

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Sage Publications.

Moleong, L. J. (2008). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. Simon
& Schuster.

Saryono. (2010). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta.
Bevir, M. (2012). Governance: A very short introduction. Oxford University Press.
Yin, R. K. (2013). Case study research: Design and methods (5th ed.). Sage Publications.

Kartikp: Jurnal Studs Keislaman, Volume 5, Nomor 3, November 2025 1903



