Postmodernism: Indonesion Journal of Mu/b‘aﬁm‘pﬁm@ Vslamic Studies
Volume 3 No, 1, Januari 2026 (h41-24)
ﬁffﬁs’:/ /| /ﬁfnunjaw'u& com/ gk’/im[ex, pﬁ/a//m‘fmo/erm}'m

Budaya Carok dan Rekonstruksi Nilai Pendidikan Masyarakat Madura

Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia
Email: mohmuhsinalatas399@gmail.com, amaliadesywahyuni@gmail.com

Abstract

The Carok culture that has existed within Madurese society has often been perceived as an
expression of violence and moral transgression. However, behind this representation lies a
complex system of values, worldviews, and moral structures that reflect the cultural identity
of Madurese society. This study aims to explore the meaning and moral values in the Carok
culture through etymological and epistemological approaches, as well as to reconstruct the
potential of these values as a source of learning in local culture-based moral education. This
study uses a literature review method by examining various scientific sources, such as
anthropological research results, ethnographic studies, literary works, and moral education
theories. The analysis was conducted thematically and interpretively to identify the
dimensions of knowledge (episteme) and the origins of meaning (etymon) of the Carok
culture. The synthesis results show that Carok is essentially a symbol of honor (self-esteem),
responsibility, and the defense of family values born from the Madurese community's ethical
system. These values have significant relevance in the development of contextual moral
education based on local wisdom. This study confirms that moral education cannot be
separated from the cultural roots of society; on the contrary, local cultures such as Carok
can be an epistemological source for character building and ethical understanding in
modern education.

Keywords: Culture, Carok, Education, Madura Society.

1. Pendahuluan
Masyarakat Madura dikenal sebagai kelompok etnis yang memiliki identitas budaya

yang kuat dan khas. Karakter Masyarakat Madura dibentuk oleh perpaduan nilai-nilai
religius, tradisi agraris, serta sistem sosial yang menempatkan kehormatan dan martabat
sebagai nilai tertinggi dalam kehidupan (Refi Omar Ar Razy & Faruk, 2024). Dalam
keseharian, konsep kehormatan diri atau harga diri menjadi pedoman moral utama yang
mengatur hubungan antarindividu dan komunitas (Susanto, 2007). Prinsip ini
menumbuhkan etos keberanian, tanggung jawab, serta loyalitas terhadap keluarga dan
Masyarakat. Budaya Madura yang demikian kaya nilai menjadikan masyarakatnya
memiliki cara berpikir dan bertindak yang berlandaskan pada etika sosial dan
spiritualitas yang mendalam. Di antara manifestasi paling terkenal dari sistem nilai

tersebut adalah praktik budaya yang dikenal dengan istilah Carok.

Copyright: * 202e. Anisa Nurfazriatl, Auliya Rizky Sulistioni, Allian Sadiva, Deden Najumudin
Postmodernism: ndonesian Journal of Multidiseiplinary islamic Studies is Licensed under a Creative Commons
Attribution- NowCommercial 4.0 nternational License


mailto:mohmuhsinalatas399@gmail.com
mailto:amaliadesywahyuni@gmail.com

Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

Carok merupakan fenomena budaya yang telah menjadi simbol sosial Masyarakat
Madura selama berabad-abad (Simangunsong dkk., 2025). Dalam pandangan Masyarakat
lokal, Carok bukan semata tindakan kekerasan fisik, melainkan ekspresi moral dan
kultural yang berkaitan erat dengan pembelaan terhadap kehormatan (harga diri),
keluarga, dan martabat (Refi Omar Ar Razy & Faruk, 2024). Akar etimologis kata Carok
menunjukkan makna “pertarungan demi kehormatan” sebuah konsep yang pada masa
lalu dipahami dalam kerangka nilai moral, bukan agresi. Etimologi ini tidak ditemukan
dalam literatur apapun, yang muncul adalah spekulasi yang disampaikan oleh Budayawan
Madura, Edhi Setiawan, ia menjelaskan bahwa carok diambil dari kata “rok” yang berarti
kekerasan. Menurutnya kata carok merujuk pada nama Ken Arok, dalam Bahasa kawi arti
“Arok” cenderung pada kekerasan, hal ini disandarkan pada duel carok Masyarakat
madura yang bebas hukum (Tsabit, 2008). Dalam epistemologi budaya Madura, tindakan
Carok muncul sebagai bentuk tanggung jawab etis terhadap pelanggaran nilai-nilai sosial
yang tidak dapat diselesaikan secara verbal (Susanto, 2007). Maka, Carok dapat
dipandang sebagai resultan budaya yang menggambarkan moralitas, keberanian, dan
rasa keadilan sosial Masyarakat Madura.

Namun, seiring perkembangan zaman, makna Carok mengalami pergeseran yang
cukup signifikan. Modernisasi, globalisasi nilai, serta perubahan pola interaksi sosial telah
mengaburkan makna filosofis di balik tradisi ini. Carok yang dahulu dipahami sebagai
simbol moralitas dan kehormatan kini lebih sering dipersepsikan sebagai bentuk
kekerasan dan pelanggaran hukum. Pergeseran makna ini tidak hanya menunjukkan
perubahan struktur sosial, tetapi juga mengindikasikan degradasi nilai-nilai budaya yang
semula menjadi fondasi etika Masyarakat Madura(Susanto, 2007). Nilai tanggung jawab,
kehormatan, dan kejujuran yang terkandung dalam budaya Carok mulai kehilangan
konteks moralnya di tengah arus modernisasi yang lebih menekankan pada
individualisme dan rasionalitas instrumental.

Dalam konteks pendidikan moral, perubahan makna Carok memiliki implikasi yang
mendalam. Pendidikan moral di Indonesia sering kali menekankan nilai-nilai universal
tanpa mengaitkannya secara langsung dengan budaya lokal sebagai sumber pengetahuan
dan nilai (Sidabutar, 2024). Padahal, sistem pendidikan moral yang kontekstual
seharusnya berakar pada realitas sosial dan kultural Masyarakat tempat pendidikan itu
berlangsung (Septarinjani dkk., 2025). Dalam hal ini, budaya Madura, termasuk Carok,

dapat dijadikan sumber refleksi dan pembelajaran moral bagi peserta didik agar mereka

12

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

memahami nilai-nilai luhur dalam konteks budaya mereka sendiri (Lubis & Harahap,
2025). Pendidikan moral berbasis budaya lokal memungkinkan generasi muda tidak
hanya mengenal norma, tetapi juga memahami makna dan epistemologi di balik setiap
nilai.

Budaya lokal Madura sejatinya mengandung banyak ajaran moral yang dapat
memperkuat pendidikan karakter bangsa. Nilai-nilai seperti tanggung jawab, harga diri,
solidaritas sosial, loyalitas, dan religiusitas dapat menjadi basis dalam membangun
pendidikan moral yang relevan dengan konteks Masyarakat (Sholeh dkk., 2025). Akan
tetapi, ketika nilai-nilai tersebut kehilangan pijakan epistemologisnya akibat perubahan
sosial, pendidikan pun kehilangan akar budayanya. Oleh karena itu, diperlukan upaya
sistematis untuk merekonstruksi makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam budaya
Carok melalui pendekatan etimologis dan epistemologis. Rekonstruksi ini bukan untuk
melestarikan praktiknya secara literal, tetapi untuk mengangkat nilai-nilai moral yang
hidup di balik simbol tersebut agar dapat diinternalisasikan kembali ke dalam sistem
pendidikan.

Permasalahan utama dalam kajian ini berangkat dari pertanyaan mendasar tentang
bagaimana Carok dapat dipahami kembali sebagai cermin moralitas dan identitas budaya
Madura, bukan semata sebagai bentuk kekerasan. Di samping itu, kajian ini juga berupaya
menjawab bagaimana pergeseran makna Carok dari simbol kehormatan menjadi
tindakan kekerasan dapat terjadi, serta apa implikasinya terhadap pendidikan moral
Masyarakat Madura masa kini. Dengan memahami akar epistemologi dan etimologi
budaya Carok, kita dapat menemukan nilai-nilai moral yang sesungguhnya terkandung di
dalamnya serta menilai potensi nilai tersebut untuk diterapkan dalam pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal.

Pendekatan etimologis digunakan untuk menelusuri asal-usul makna dan
perkembangan linguistik istilah Carok, sehingga dapat dipahami konteks semantiknya
dalam budaya Madura tradisional. Sementara itu, pendekatan epistemologis digunakan
untuk memahami sistem pengetahuan dan cara berpikir Masyarakat Madura dalam
memaknai kehormatan dan moralitas melalui simbol Carok. Kedua pendekatan ini saling
melengkapi untuk mengungkap dimensi filosofis di balik fenomena budaya tersebut.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menelaah Carok sebagai tindakan sosial,

tetapi juga sebagai teks budaya yang mengandung nilai-nilai pendidikan moral.

3

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan
pendidikan moral yang berbasis budaya lokal, khususnya dalam konteks Masyarakat
Madura. Dengan memahami kembali makna dan nilai Carok, pendidik dan pembuat
kebijakan pendidikan dapat merancang model pembelajaran yang tidak sekadar
mengajarkan norma, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral yang hidup dalam
Masyarakat. Hal ini penting agar pendidikan tidak tercerabut dari akar budayanya dan
mampu melahirkan generasi yang memahami jati diri serta sistem nilai lokal mereka
sendiri. Dalam jangka panjang, pemahaman ini juga berperan dalam pelestarian budaya
dan penguatan identitas nasional berbasis keragaman lokal.

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan utama kajian ini adalah untuk menelusuri
makna dan nilai-nilai moral dalam budaya Carok melalui pendekatan etimologis dan
epistemologis serta mengkaji relevansinya terhadap pengembangan pendidikan moral di
Madura dan Indonesia pada umumnya. Adapun pertanyaan penelitian yang diajukan
adalah: (1) Bagaimana epistemologi dan etimologi budaya Carok mencerminkan sistem
nilai moral Masyarakat Madura? (2) Bagaimana makna Carok mengalami pergeseran
dalam konteks sosial modern? dan (3) Bagaimana nilai-nilai moral yang terkandung
dalam budaya Carok dapat direkonstruksi dan diintegrasikan ke dalam pendidikan moral
berbasis budaya lokal?

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih untuk menelaah secara
mendalam nilai-nilai moral, epistemologi budaya, dan etimologi simbolik Carok dalam
konteks Masyarakat Madura. Sebagai penelitian konseptual, data yang digunakan
bersumber dari literatur ilmiah seperti buku, artikel jurnal, hasil penelitian terdahulu,
serta karya etnografis yang relevan. Tujuan utama dari metode ini adalah menafsirkan
makna budaya Carok berdasarkan kerangka teori pendidikan moral dan epistemologi
budaya, bukan mengumpulkan data lapangan empiris.

Langkah-langkah penelitian dilakukan secara sistematis, dimulai dengan penentuan
jenis dan fokus penelitian, yaitu mengkaji Carok sebagai representasi moral dan budaya
lokal Madura. Tahap berikutnya adalah pengumpulan sumber literatur dari berbagai
basis data ilmiah seperti Google Scholar, ScienceDirect, Portal Garuda, dan ResearchGate.
Proses ini dilanjutkan dengan identifikasi kata kunci seperti Carok, moral education, local

wisdom, dan cultural epistemology untuk memastikan relevansi sumber dengan fokus

%

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

penelitian. Semua sumber kemudian diklasifikasikan ke dalam tiga kategori utama: teori
pendidikan moral, epistemologi budaya, dan etimologi simbolik Carok.

Tahap analisis dilakukan dengan analisis literatur (literature analysis) untuk
menemukan pola makna dan nilai moral yang terkandung dalam literatur. Proses ini
mencakup identifikasi tema, peninjauan kesesuaian konteks, dan interpretasi makna
budaya Carok berdasarkan teori-teori yang relevan. Hasil analisis kemudian disintesis
secara konseptual untuk merumuskan hubungan antara Carok sebagai simbol moralitas
dan implikasinya terhadap Pendidikan moral berbasis budaya lokal. Dengan langkah-
langkah tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang utuh
tentang Carok sebagai warisan nilai moral dan epistemologis yang dapat direvitalisasi

dalam sistem pendidikan karakter di Indonesia.

3.Pembahasan
Pendidikan Moral
Pendidikan moral menjadi kunci dalam memahami nilai-nilai yang terkandung

dalam budaya (Herdiana dkk., 2021). Menurut Lawrence Kohlberg (1981),
perkembangan moral manusia berlangsung melalui enam tahapan yang berorientasi pada
keadilan dan tanggung jawab sosial (Herdiana dkk., 2021). Dalam konteks Madura, Carok
merepresentasikan moralitas konvensional, di mana individu merasa berkewajiban
membela kehormatan diri dan keluarga. Selanjutnya, Thomas Lickona (1991)
menekankan bahwa pendidikan moral mencakup tiga aspek, yaitu: konsep moral (moral
knonwing), sikap moral (moral felling), dan perilaku moral (moral behavior) (Saiful dkk.,
2022). Nilai dalam Carok, seperti keberanian dan kejujuran, dapat menjadi model
pembelajaran moral kontekstual bagi generasi muda.

Menurut Milton Rokeach (1973), nilai adalah orientasi mendasar perilaku manusia
yang berperan sebagai pedoman moral (Paridy dkk., 2025). Nilai harga diri dalam Carok
termasuk nilai terminal, yaitu tujuan akhir yang menentukan cara individu bersikap dan
bertindak dalam menjaga kehormatan. Sementara itu, Carl Rogers (1969) dalam teori
humanistik menegaskan pentingnya penghargaan terhadap diri sendiri dan empati dalam
pembentukan moralitas (Wafi dkk., 2025). Hal ini dapat digunakan untuk
mereinterpretasi Carok sebagai bentuk penghargaan terhadap martabat manusia, bukan
agresi. Terakhir, Lev Vygotsky (1978) menekankan bahwa moralitas berkembang melalui

interaksi sosial dan konteks budaya (Permana dkk. 2025). Artinya, Carok sebagai

9

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

ekspresi moral tidak bisa dipisahkan dari lingkungan sosial Madura yang menanamkan
nilai kehormatan sejak dini melalui proses kultural yang berulang.

Epistemologi dan Etimologi Budaya Carok
Pemaknaan Carok tidak akan lengkap tanpa memahami struktur pengetahuan dan

asal-usul makna budaya di baliknya. Michel Foucault (1972) melalui teori epistemologi
sosial menyatakan bahwa pengetahuan selalu diproduksi dalam jaringan kekuasaan dan
wacana (Kurniawan & Zubaidah, 2023). Dalam konteks Madura, Carok terbentuk dari
sistem sosial yang menegaskan dominasi nilai kehormatan sebagai “rezim kebenaran”
yang menentukan perilaku Masyarakat. Hans-Georg Gadamer (1975) melalui pendekatan
hermeneutika menegaskan bahwa setiap fenomena budaya harus dipahami dalam dialog
antara masa lalu dan masa kini (Mudin dkk., 2021). Dengan demikian, Carok harus dibaca
ulang sebagai teks budaya yang terus bernegosiasi antara tradisi dan modernitas.

Selanjutnya, Clifford Geertz (1973) melalui teori thick description menekankan
pentingnya memahami simbol budaya dalam konteks sosialnya (T. I. P. M.Si & M.Hum,
2025). Jika disandingkan dengan teori Geertz, Carok merupakan “tindakan bermakna”
(meaningful action) yang merefleksikan struktur moral Masyarakat Madura. Anthony
Giddens (1984) dengan teori strukturasi menjelaskan bahwa tindakan individu
membentuk dan sekaligus dibentuk oleh struktur sosial (Achmad, 2020). Maka, Carok
dapat dipahami sebagai produk dialektika antara struktur nilai kehormatan dan tindakan
individu yang mempertahankannya. Sementara dalam disiplin antropologi, Haryati
Soebadio (1985) menegaskan bahwa kearifan local yang dikenal dengan istilah local
genius adalah juga cultural identity, identitas/kepribadian budaya bangsa yang
menyebabkan bangsa tersebut mampu menyerap dan mengolah kebudayaan asing
sesuai watak dan kemampuan sendiri (Sumpana, 2022). Dalam hal ini, kata Carok relevan
dengan pernyataan Budayawan Madura, Edhi Setiawan, tentang kata Carok secara
etimologis dan berfungsi sebagai refleksi kearifan lokal yang menyatukan etika, tanggung
jawab, dan solidaritas sosial Masyarakat Madura.

Sebagai simbol budaya, Carok mengandung makna yang kompleks, baik secara
linguistik maupun moral. Victor Turner (1967) dalam teori simbol budaya menjelaskan
bahwa simbol bersifat “multivokalitas” yang berarti bahwa satu symbol punya beragam
makna, tergantung siapa yang yang menggunakannya dan dalam konteks apa ia
digunakan (Sumilih, 2025). Dalam Masyarakat Madura, Carok merupakan simbol

ambivalen, di satu sisi menggambarkan keberanian moral, di sisi lain berpotensi

16

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

ditafsirkan sebagai kekerasan. Clifford Geertz (1973) juga menyoroti bahwa setiap
tindakan simbolik harus dimaknai dalam konteks lokalnya (Nasyirudin, 2025). Dengan
demikian, Carok harus dibaca bukan sebagai kekerasan semata, melainkan sebagai
bentuk pernyataan moral tentang tanggung jawab sosial dan harga diri.

Memahami etimologi budaya berarti menelusuri akar linguistik dari istilah yang
hidup dalam Masyarakat. Menurut Lehman (1992: 3), menyatakan bahwa etimologi
adalah kajian yang mengkaji tentang sejarah kata; “The study of the history of individual
words is known as etymology” (Pooteh dkk., 2023). Etimologi Carok yang berasal dari kata
carok diambil dari kata “rok” yang berarti kekerasan. Kata carok merujuk pada nama Ken
Arok, dalam Bahasa kawi arti “Arok” cenderung pada kekerasan. Artinya, jika
disandingkan dengan teori Cliffort Geertz yang lebih mengedepankan pada symbol
budaya konteks lokal yaitu “menegakkan kehormatan” dan “melindungi martabat,”
menunjukkan bahwa tindakan ini berakar pada prinsip historis dan etis, bukan agresi
destruktif. Roland Barthes (1972) melalui teori semiotika sosial menambahkan bahwa
simbol budaya memiliki makna denotatif dan konotatif (Sihombing dkk., 2025). Secara
denotatif, Carok berarti pertarungan, tetapi secara konotatif ia melambangkan
perjuangan eksistensial untuk mempertahankan nilai moral. Dalam konteks ini, Carok
adalah simbol identitas Madura yang merepresentasikan nilai kehormatan dan loyalitas,
namun kini menghadapi krisis makna akibat modernisasi dan globalisasi nilai.

Pierre Bourdieu (1990) dengan konsep habitus memberikan perspektif bahwa
simbol budaya seperti Carok beroperasi dalam kerangka disposisi sosial yang tertanam
(M dkk., 2025). Habitus Masyarakat Madura membentuk pola berpikir dan bertindak yang
menganggap kehormatan sebagai modal simbolik yang harus dijaga, bahkan dengan
risiko fisik. Maka, Carok bukanlah kekerasan tanpa makna, melainkan ekspresi habitus
moral yang mengatur struktur sosial Masyarakat Madura.

Dari keseluruhan teori di atas, dapat disimpulkan bahwa Carok adalah sistem
pengetahuan dan simbol moral yang terbangun dari struktur epistemologis budaya
Madura. Dalam perspektif pendidikan moral, Carok mengandung nilai-nilai etis seperti
tanggung jawab, harga diri, dan keberanian yang dapat dijadikan landasan pendidikan
karakter berbasis budaya lokal. Secara epistemologis, Carok adalah hasil konstruksi sosial
yang menegaskan pentingnya kehormatan dan solidaritas sebagai fondasi kehidupan
bermoral. Sementara secara etimologis dan simbolik, Carok merepresentasikan

perjuangan manusia untuk mempertahankan identitas dan nilai dalam menghadapi

7

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

ancaman terhadap martabatnya. Oleh karena itu, merekonstruksi makna Carok berarti
menghidupkan kembali sumber nilai pendidikan moral yang bersumber dari kearifan
budaya Madura, sekaligus melestarikan pengetahuan lokal sebagai bagian dari
pendidikan multikultural Indonesia.

Budaya Carok sebagai Cermin Moralitas dan Identitas Kultural Madura
Budaya Carok dalam Masyarakat Madura tidak dapat dilepaskan dari pandangan

hidup masyarakatnya yang menjunjung tinggi nilai kehormatan (harga diri atau todhus),
keberanian, dan kesetiaan. Dalam tatanan sosial tradisional Madura, harga diri memiliki
kedudukan yang hampir sakral, bahkan melebihi nilai materi atau status sosial (D. D. M. ].
M.Si S. Sos, 2025). Carok muncul sebagai mekanisme sosial untuk mempertahankan
kehormatan ketika martabat seseorang dianggap tercemar (Fathorrahim & Sholehuddin,
2023). Clifford Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures menyebut simbol
budaya seperti ini sebagai “sistem makna yang memberi arah pada tindakan sosial”
(Susen, 2024). Dengan demikian, Carok dapat dipahami sebagai ekspresi moral dan
simbolik dari sistem nilai yang mengatur hubungan sosial di Masyarakat Madura.

Secara sosiologis, Carok merepresentasikan sistem moral kolektif. [a berakar pada
prinsip maloh (malu) dan aeng pote tolang (lebih baik mati daripada malu). Dalam
pandangan Koentjaraningrat (2009), nilai-nilai budaya seperti ini membentuk kerangka
orientasi hidup yang mengarahkan perilaku individu dan kelompok. Maka, tindakan
Carok bukan semata-mata ekspresi emosional, melainkan simbol pertahanan moral
terhadap pelanggaran etika sosial. Di sinilah letak paradoks Carok: ia adalah tindakan
yang mengandung kekerasan, tetapi pada akar budayanya, ia lahir dari upaya menjaga
harmoni moral Masyarakat (Sari, 2025).

Dalam konteks identitas kultural, Carok menjadi penanda keunikan etos Madura. Ia
mencerminkan keberanian yang berakar pada rasa tanggung jawab moral. Nilai ini
sejalan dengan konsep ethos of honor yang dijelaskan oleh Pierre Bourdieu (1990) dalam
The Logic of Practice, di mana tindakan sosial dilandasi oleh struktur kehormatan yang
diinternalisasi melalui habitus budaya (Costa, 2006). Dalam kasus Madura, Carok
berfungsi sebagai simbol identitas yang menegaskan keberanian moral, bukan agresi fisik
(Albaburrahim dkk., 2025). Identitas ini menjadi bagian integral dari konstruksi diri
orang Madura, yang melihat kehormatan sebagai ukuran moralitas tertinggi.

Namun, dalam perkembangan modern, makna Carok mengalami pergeseran. Apa

yang dahulu dipahami sebagai tindakan etis yang mempertahankan kehormatan Kkini

18

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

kerap dimaknai sebagai bentuk kekerasan atau kriminalitas. Foucault (1980) dalam
Power/Knowledge menjelaskan bahwa makna sosial suatu praktik budaya dapat bergeser
ketika struktur kekuasaan dan wacana dominan berubah (Savirani dkk. 2025).
Pergeseran makna Carok terjadi seiring masuknya nilai-nilai modern yang menafsirkan
kekerasan secara hukum formal tanpa mempertimbangkan konteks moral local (Raditya,
2023). Akibatnya, Carok sering dipersepsikan secara negatif, kehilangan makna etiknya,
dan mengalami reduksi menjadi simbol kekerasan maskulin.

Pergeseran makna ini memiliki implikasi serius terhadap moralitas generasi muda
Madura. Dalam situasi modern, ketika pendidikan formal tidak lagi menyentuh akar nilai
lokal, generasi muda kehilangan pemahaman terhadap nilai-nilai luhur di balik budaya
(Sabila dkk., 2025). Pendidikan modern cenderung bersifat universal dan netral budaya,
sebagaimana dikritik oleh Paulo Freire (1970) dalam Pedagogy of the Oppressed, yang
menyatakan bahwa pendidikan tanpa konteks budaya hanya melahirkan individu yang
terasing dari realitas sosialnya (Ice & Pustaka, 2025). Oleh karena itu, rekonstruksi makna
Carok perlu dilakukan agar generasi muda memahami nilai moralnya secara kontekstual,
bukan melalui stigma negatif.

Rekonstruksi Nilai Budaya Carok terhadap Pendidikan melalui Pendekatan
Etimologis dan Epistemologis
Pendekatan etimologis berfungsi menelusuri akar linguistik dan makna historis dari

istilah Carok (Pooteh dkk., 2023). Secara etimologis, kata ini berasal dari Bahasa kawi arti
“Arok” cenderung pada kekerasan, hal ini disandarkan pada duel carok Masyarakat
madura yang bebas hukum (Tsabit, 2008). Di dalam Artikel Perceptual etymology: A
social aspect of etymological research (2022), etimologi bukan hanya studi linguistik,
melainkan juga sarana memahami transformasi makna sosial yang melekat pada kata
(Stachowski, 2022). Dengan memahami akar kata Carok, kita dapat mengungkap sistem
nilai moral yang telah melekat dalam budaya Madura selama berabad-abad.

Melalui analisis etimologis, Carok dapat dipahami sebagai simbol perlawanan etis,
bukan kekerasan fisik. Dalam konteks pendidikan moral, hal ini penting karena
menunjukkan bahwa keberanian bukanlah tentang melukai, melainkan tentang
menegakkan kebenaran dan mempertahankan martabat (Cahyaningsih dkk. 2025).
Lawrence Kohlberg menekankan bahwa moralitas tertinggi adalah tindakan yang

dilakukan berdasarkan prinsip etika universal dan keadilan (Hasan, 2024). Maka, Carok

9

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

pada hakikatnya mencerminkan moral courage keberanian menegakkan nilai meski
menghadapi risiko besar.

Etimologi Carok juga mengandung pelajaran tentang resolusi moral berbasis
budaya. Ketika seseorang melakukan Carok secara simbolik, ia sesungguhnya sedang
menegaskan keutuhan moralitas dirinya (Rifai dkk., 2022). Nilai ini dapat diterjemahkan
dalam konteks pendidikan karakter. Lickona (1991) dalam Educating for Character
menegaskan bahwa pendidikan moral seharusnya menumbuhkan kesadaran diri,
tanggung jawab, dan penghormatan terhadap martabat orang lain. Nilai-nilai ini sejalan
dengan semangat Carok yang memuliakan kehormatan dan menolak penghinaan
terhadap nilai kemanusiaan.

Melalui pendekatan etimologis, pendidikan dapat membangun narasi alternatif
tentang Carok sebagai simbol moralitas. Ki Hadjar Dewantara (1935) menyatakan bahwa
pendidikan harus berakar pada kebudayaan bangsa sendiri agar dapat membentuk
manusia yang berbudi pekerti luhur. Oleh karena itu, menelusuri makna etimologis Carok
dapat menjadi pintu masuk untuk membangun pendidikan karakter berbasis budaya
Madura pendidikan yang tidak hanya menekankan kognisi moral, tetapi juga pemahaman
terhadap akar nilai yang hidup dalam Masyarakat.

Dengan demikian, pendekatan etimologis membuka jalan bagi re-humanisasi
pendidikan moral. Melalui pemahaman bahasa dan simbol budaya seperti Carok, peserta
didik dapat menginternalisasi nilai-nilai moral lokal yang bersifat universal: keberanian,
kejujuran, tanggung jawab, dan kehormatan. Etimologi menjadi sarana untuk
menghidupkan kembali makna moral yang terlupakan, serta menjembatani antara
warisan budaya dan pendidikan modern.

Pendekatan epistemologis digunakan untuk memahami bagaimana pengetahuan
tentang moralitas Carok terbentuk, diwariskan, dan direkonstruksi dalam sistem budaya
Madura. Dalam kerangka ini, Carok dipahami sebagai bagian dari pengetahuan moral
kolektif, yakni sistem nilai yang dihasilkan dari pengalaman historis Masyarakat.
Gadamer (1975) dalam Truth and Method menjelaskan bahwa pemahaman budaya
bersifat hermeneutik ia lahir dari dialog antara tradisi dan interpretasi. Maka, memahami
Carok berarti menafsirkan ulang sistem pengetahuan moral Masyarakat Madura dalam
konteks modern.

Epistemologi budaya Madura menempatkan kehormatan sebagai sumber

kebenaran moral. Menurut Foucault (1980), setiap Masyarakat memiliki regime of truth,

20

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

yakni sistem pengetahuan yang menentukan apa yang dianggap benar dan salah. Dalam
Masyarakat Madura, kebenaran moral tidak diukur oleh hukum tertulis, melainkan oleh
sejauh mana seseorang menjaga todhus (harga diri). Dengan demikian, Carok berfungsi
sebagai ekspresi epistemologis dari nilai moral yang telah diinternalisasi secara kolektif.

Dalam konteks pendidikan, epistemologi Carok mengandung prinsip tanggung
jawab moral dan sosial. Kohlberg (1984) mengemukakan bahwa perkembangan moral
tertinggi adalah ketika individu mampu mengambil keputusan berdasarkan prinsip etika
universal yang lahir dari kesadaran diri, bukan sekadar aturan eksternal. Dalam hal ini,
Carok mengajarkan tentang keberanian moral untuk menegakkan nilai yang diyakini
benar, tetapi dalam pendidikan modern, nilai tersebut harus diarahkan ke bentuk non-
kekerasan misalnya, keberanian menyampaikan kebenaran atau melawan ketidakadilan
dengan cara damai.

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan sejati harus membebaskan
manusia melalui kesadaran kritis (critical consciousness) terhadap budaya dan
realitasnya. Dengan memahami epistemologi Carok, peserta didik dapat mengembangkan
kesadaran Kkritis terhadap nilai-nilai moral yang hidup di masyarakatnya, bukan sekadar
menerima dogma moral secara pasif. Pendidikan yang berakar pada epistemologi budaya
seperti ini akan melahirkan manusia yang sadar identitas dan bertanggung jawab
terhadap nilai-nilai sosialnya.

Pendekatan epistemologis juga memungkinkan transformasi Carok dari simbol
kekerasan menjadi sarana pendidikan karakter. Turner (1967) dalam The Forest of
Symbols menjelaskan bahwa simbol budaya bersifat dinamis ia dapat dimaknai ulang
sesuai konteks sosial. Dengan reinterpretasi epistemologis, Carok dapat diposisikan
sebagai simbol moral courage dan integritas, bukan kekerasan. Nilai-nilai seperti
keberanian, kesetiaan, dan kejujuran dapat diintegrasikan dalam kurikulum pendidikan
berbasis kearifan lokal.

Akhirnya, rekonstruksi nilai budaya Carok melalui pendekatan epistemologis dan
etimologis memberikan landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan moral
kontekstual di Indonesia. Pendidikan yang berakar pada budaya seperti ini tidak hanya
menanamkan nilai universal, tetapi juga memperkuat sense of belonging terhadap
identitas kultural peserta didik. Dengan demikian, Carok dapat dipahami kembali sebagai
warisan nilai moral, epistemologis, dan simbolik yang relevan untuk membentuk karakter

generasi muda Madura yang bermoral, berakar budaya, dan berwawasan humanis.

21

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

4. Kesimpulan
Hasil sintesis literatur menunjukkan bahwa budaya Carok dalam Masyarakat

Madura bukan sekadar fenomena kekerasan, melainkan refleksi moralitas dan identitas
kultural yang berakar pada nilai kehormatan, keberanian, dan tanggung jawab sosial.
Secara etimologis, Carok mengandung makna perjuangan etis untuk mempertahankan
martabat diri, sedangkan secara epistemologis, ia merepresentasikan sistem
pengetahuan moral kolektif yang diwariskan secara turun-temurun. Pergeseran makna
Carok dari simbol moral menuju kekerasan menunjukkan adanya Kkrisis interpretasi
budaya akibat modernisasi dan globalisasi nilai. Dengan pendekatan etimologis dan
epistemologis, rekonstruksi makna Carok membuka ruang baru bagi pendidikan moral
berbasis budaya local, yaitu pendidikan yang tidak hanya mengajarkan kognisi moral,

tetapi juga menanamkan kesadaran identitas dan integritas sosial.

References

Achmad, Z. A. (2020). ANATOMI TEORI STRUKTURASI DAN IDEOLOGI JALAN KETIGA
ANTHONY GIDDENS. Translitera : Jurnal Kajian Komunikasi Dan Studi Media, 9(2),
45-62. https://doi.org/10.35457 /translitera.v9i2.989

Albaburrahim, A., Yasid, A., & Sugerman, S. (2025). Pertarungan Harga Diri Carok pada
Puisi-Puisi Karya D. Zawawi Imron: Studi Etnografi. GHANCARAN: Jurnal Pendidikan
Bahasa dan Sastra Indonesia, 7(1), 206-218.
https://doi.org/10.19105/ghancaran.v7i1.19046

Cahyaningsih, A., Nurdin, E. S., Budimansyah, D., Ruyadi, Y., & Dewantara, J. A. (2025).
Ethno-Learning and Character Formation: Values and Morals through Culture-
Based Education in Cirebon. Jurnal Moral Kemasyarakatan, 10(2), 517-534.
https://doi.org/10.21067 /jmk.v10i1.11999

Costa, R. L. (2006). The Logic of Practices in Pierre Bourdieu. Current Sociology, 54(6),
873-895. https://doi.org/10.1177/0011392106068456

Fathorrahim, & Sholehuddin, M. (2023). PENYELESAIAN PERKARA CAROK DALAM
PERSPEKTIF HUKUM ADAT MASYARAKAT MADURA. DEKRIT (Jurnal Magister Ilmu
Hukum), 13(2), 149-171. https://doi.org/10.55499 /dekrit.v13n2.204

Hasan, ]. (2024). Pendidikan Moral Menurut L. Kohlberg Dan Relevansinya Bagi Pendidikan
Moral Pancasila. [Doctoral, Driyarkara School of  Philosophy].
https://repo.driyarkara.ac.id/2330/

Herdiana, Y., Ali, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai
Budaya. Rayah Al-Islam, 5(02), 523-541. https://doi.org/10.37274 /rais.v5i02.483

Ice, D., & Pustaka, D. (2025). Buku Ajar Pendidikan Multikultural. Detak Pustaka.

Kurniawan, R., & Zubaidah. (2023). Konsep Diskursus Dalam Karya Michel Foucault.
Jurnal Filsafat Indonesia, 6(1), 21-28. https://doi.org/10.23887/jfi.v6i1.42940

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

Lubis, M., & Harahap, S. (2025). Pendidikan Karakter Berbasis Pancasila Dan Kearifan
Lokal. EDU PUBLISHER.

M, A. Z., Abdullah, S., & Radjab, M. (2025). Reproduksi Sosial dan Dominasi Simbolik
Nelayan di Lingkungan Ujung, Kabupaten Polman. Emik, 8(2), 181-196.
https://doi.org/10.46918/emik.v8i2.2973

M.Si, D.D. M.],, S. Sos. (2025). Budaya Dan Komunikasi Masyarakat Madura. Penerbit Adab.

M.Si, T. 1. P.,, & M.Hum, L. T. (2025). Teori Sosiologi dan Antropologi Untuk [Imu Komunikasi.
Global Kreatif Media.

Mudin, M. L, Fikri, M. D., Shobirin, M. M., & Mukharom, R. A. (2021). Hermeneutika Hans-
Georg Gadamer: Studi Analisis Kritis Penafsiran Amina Wadud tentang Ayat
Kepemimpinan. Intizar, 27(2), 113-126.
https://doi.org/10.19109/intizar.v27i2.10104

Nasyirudin, M. (2025). Sosiologi Pemerintahan. CV Eureka Media Aksara.

Paridy, A., Judijanto, L., Masri, M., Deswindi, L., Wati, C. N., Firmansyah, M., Sulaiman, S., &
Tjahyanti, S. (2025). Perilaku Organisasi. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Permana, D., Rahman, A. Wildan, D., Harsing, & Hasanah, A. (2025). Landasan Teori
Pendidikan Karakter dalam Perspektif Teori Perkembangan Moral, Kognitif, dan
Sosial. Jurnal BELAINDIKA: Pembelajaran dan Inovasi Pendidikan, 7(2), 215-223.
https://doi.org/10.52005/belaindika.v7i2.355

Pooteh, R, harun, K., Yusof, maslida, & Collins, ]. (2023). Pattani) Based on the Concept of
Comparative Linguistics. Akademika. https://doi.org/10.17576/akad-2023-9302-
17

Raditya, A. (2023). KARAKTER ORANG MADURA: Pergulatan Budaya Global, Lokal, dan
Subkultur. Ardhie Raditya.

Refi Omar Ar Razy, M., & Faruk, U. (2024, September 30). Budaya Carok Dalam Perspektif
Lanskap Alam Pulau Madura: Sebuah Pendekatan Ekologi Sejarah | Jurnal Adat dan
Budaya Indonesia.
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JABI/article /view /75810

Rifai, A, Ahmadi, A, & Rengganis, R. (2022). Laki-laki Madura dalam Kumpulan Esai
Madura Niskala Karya Royyan Julian Studi: Maskulinitas.

Sabila, N., Safitri, D., & Sujarwo, S. (2025). PELESTARIAN NILAI BUDAYA MELALUI
PENDIDIKAN DI TENGAH ARUS GLOBALISASI. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(4),
7641-7651.

Saiful, S., Yusliani, H., & Rosnidarwati, R. (2022). Implementasi Pendidikan Karakter:
Perspektif Al-Ghazali & Thomas Lickona Di Madrasah Ibtidaiyah Terpadu (MIT)
Meunara Baro Kabupaten Aceh Besar. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,
11(01). https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.1900

Sari, A. K. (2025). Antifeminisme: Arketipe Ibu, Kuasa, dan Ideologi. DIVA PRESS.

Savirani, A., Lele, G., Ikhwan, H., Suyatna, H., Hapsari, M., Pinem, M. L., & Utomo, W. P.
(2025). Pengantar Kajian Kekuasaan. UGM PRESS.

Septarinjani, H., Amelia, S., Efendi, R,, Oktara, T. W., & Delano, V. (2025). Integrasi Psikologi
Pendidikan dan Kearifan Lokal dalam Mewujudkan Pembelajaran Kontekstual.

23

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



Moh, Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahguwi Budaga carok ...,

Indonesian Journal of  Educational Counseling, 9(2), 144-156.
https://doi.org/10.30653/001.202592.505

Sholeh, M. I,, Sokip, S., Syafi’i, A.,, Habibulloh, M., Sahri, S., NUR ‘AZAH, & Farisy, F. A. (2025).
INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL DALAM PENGEMBANGAN
KURIKULUM PENDIDIKAN BERBASIS KARAKTER. ABDUSSALAM : Jurnal Pendidikan
Dan Kebudayaan Islam, 1(1), 59-72.

Sidabutar, I. M. (2024). Nilai-nilai Kearifan Lokal dalam Karya Sastra Nusantara: Implikasi
bagi Kurikulum Merdeka: Local Wisdom Values in Literature of the Archipelago:
Implications for Merdeka Curriculum. Boraspati Journal: Journal of Bilingualism,
Organization, Research, Articles, Studies in Pedagogy, Anthropology, Theory, and
Indigenous Cultures, 1(1), 15-28. https://doi.org/10.64674 /boraspatijournal.v1il.2

Sihombing, A., Sobirin, M., & Herman, H. (2025). Makna Simbolik Lompat Batu Nias dalam
Perspektif Sastra dan Budaya: Kajian Semiotik Roland Barthes. Literasi Bahasa Dan
Sastra Jurnal, 2(2), 104-115. https://doi.org/10.63462/yw5zwb61

Simangunsong, A. B., Prima, E., Mayangsari, F., & Oktavia, S. A. (2025). Budaya Hukum
Carok sebagai Penyelesaian Permasalahan dalam Adat Madura. Notary Law Journal,
4(1), 21-30. https://doi.org/10.32801 /nolaj.v4i1.95

Stachowski, M. (2022). Perceptual etymology. A social aspect of etymological research.
Studia Linguistica Universitatis lagellonicae Cracoviensis, 139(1), 61-67.
https://doi.org/10.4467/20834624SL.22.003.15478

Sumilih, D. A. (2025). Etno-Ai: Inovasi Pembelajaran Berbasis Kecerdasan Artifisial dan
Budaya Lokal. Star Digital Publishing.

Sumpana, M. P. (2022). Integrasi Nilai Karakter Pertunjukan Wayang Dalam
Pembelajaran IPS. Buku Karya Dosen Ikip Pgri Wates, 1.

Susanto, E. S. E. (2007). REVITALISASI NILAI LUHUR TRADISI LOKAL MADURA. KARSA
Journal of Social and Islamic Culture, 96-103.
https://doi.org/10.19105/karsa.v12i2.135

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town (SSRN Scholarly
Paper No. 4876619). Social Science Research Network.
https://doi.org/10.2139/ssrn.4876619

Tsabit, M. (2008). Perilaku agresi masyarakat Madura: Studi fenomenologi tentang carok
di Desa Kalebengan Kecamatan Rubaru Kabupaten Sumenep [Undergraduate,
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/4311/

Wafi, A, Mudlofir, A, & Millah, A. U. (2025). Relasi Guru-Murid dalam Pendidikan
Humanis-Transendental: Studi Komparatif Gagasan KH. Hasyim Asy’ari dan Carl
Rogers. Itqan:  Jurnal  Illmu-limu Kependidikan, 16(1), 103-120.
https://doi.org/10.47766/itqan.v16i1.6178

Postmodernism: Indonesian Journal of Muﬁ‘iﬁﬁsoi/)ﬁna{y Islamic Studses. Volume 3 No. 1, January 2026



