
Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 
Volume 3 No. 1, Januari 2026 (h.11-24) 

https://lptnunganjuk.com/ojs/index.php/postmodernism 

Copyright: © 2026. Anisa Nurfazriati, Auliya Rizky Sulistiani, Allian Sadira, Deden Najmudin 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies is licensed under a Creative Commons 

Attribution- NonCommercial 4.0 International License 

 

Budaya Carok dan Rekonstruksi Nilai Pendidikan Masyarakat Madura 
 

Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni 
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia 

Email: mohmuhsinalatas399@gmail.com, amaliadesywahyuni@gmail.com  
     

Abstract 

The Carok culture that has existed within Madurese society has often been perceived as an 
expression of violence and moral transgression. However, behind this representation lies a 
complex system of values, worldviews, and moral structures that reflect the cultural identity 
of Madurese society. This study aims to explore the meaning and moral values in the Carok 
culture through etymological and epistemological approaches, as well as to reconstruct the 
potential of these values as a source of learning in local culture-based moral education. This 
study uses a literature review method by examining various scientific sources, such as 
anthropological research results, ethnographic studies, literary works, and moral education 
theories. The analysis was conducted thematically and interpretively to identify the 
dimensions of knowledge (episteme) and the origins of meaning (etymon) of the Carok 
culture. The synthesis results show that Carok is essentially a symbol of honor (self-esteem), 
responsibility, and the defense of family values born from the Madurese community's ethical 
system. These values have significant relevance in the development of contextual moral 
education based on local wisdom. This study confirms that moral education cannot be 
separated from the cultural roots of society; on the contrary, local cultures such as Carok 
can be an epistemological source for character building and ethical understanding in 
modern education. 

Keywords: Culture, Carok, Education, Madura Society. 

1. Pendahuluan 

Masyarakat Madura dikenal sebagai kelompok etnis yang memiliki identitas budaya 

yang kuat dan khas. Karakter Masyarakat Madura dibentuk oleh perpaduan nilai-nilai 

religius, tradisi agraris, serta sistem sosial yang menempatkan kehormatan dan martabat 

sebagai nilai tertinggi dalam kehidupan (Refi Omar Ar Razy & Faruk, 2024). Dalam 

keseharian, konsep kehormatan diri atau harga diri menjadi pedoman moral utama yang 

mengatur hubungan antarindividu dan komunitas (Susanto, 2007). Prinsip ini 

menumbuhkan etos keberanian, tanggung jawab, serta loyalitas terhadap keluarga dan 

Masyarakat. Budaya Madura yang demikian kaya nilai menjadikan masyarakatnya 

memiliki cara berpikir dan bertindak yang berlandaskan pada etika sosial dan 

spiritualitas yang mendalam. Di antara manifestasi paling terkenal dari sistem nilai 

tersebut adalah praktik budaya yang dikenal dengan istilah Carok.  

mailto:mohmuhsinalatas399@gmail.com
mailto:amaliadesywahyuni@gmail.com


Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

12 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

Carok merupakan fenomena budaya yang telah menjadi simbol sosial Masyarakat 

Madura selama berabad-abad (Simangunsong dkk., 2025). Dalam pandangan Masyarakat 

lokal, Carok bukan semata tindakan kekerasan fisik, melainkan ekspresi moral dan 

kultural yang berkaitan erat dengan pembelaan terhadap kehormatan (harga diri), 

keluarga, dan martabat (Refi Omar Ar Razy & Faruk, 2024). Akar etimologis kata Carok 

menunjukkan makna “pertarungan demi kehormatan” sebuah konsep yang pada masa 

lalu dipahami dalam kerangka nilai moral, bukan agresi. Etimologi ini tidak ditemukan 

dalam literatur apapun, yang muncul adalah spekulasi yang disampaikan oleh Budayawan 

Madura, Edhi Setiawan, ia menjelaskan bahwa carok diambil dari kata “rok” yang berarti 

kekerasan. Menurutnya kata carok merujuk pada nama Ken Arok, dalam Bahasa kawi arti 

“Arok” cenderung pada kekerasan, hal ini disandarkan pada duel carok Masyarakat 

madura yang bebas hukum (Tsabit, 2008). Dalam epistemologi budaya Madura, tindakan 

Carok muncul sebagai bentuk tanggung jawab etis terhadap pelanggaran nilai-nilai sosial 

yang tidak dapat diselesaikan secara verbal (Susanto, 2007). Maka, Carok dapat 

dipandang sebagai resultan budaya yang menggambarkan moralitas, keberanian, dan 

rasa keadilan sosial Masyarakat Madura. 

Namun, seiring perkembangan zaman, makna Carok mengalami pergeseran yang 

cukup signifikan. Modernisasi, globalisasi nilai, serta perubahan pola interaksi sosial telah 

mengaburkan makna filosofis di balik tradisi ini. Carok yang dahulu dipahami sebagai 

simbol moralitas dan kehormatan kini lebih sering dipersepsikan sebagai bentuk 

kekerasan dan pelanggaran hukum. Pergeseran makna ini tidak hanya menunjukkan 

perubahan struktur sosial, tetapi juga mengindikasikan degradasi nilai-nilai budaya yang 

semula menjadi fondasi etika Masyarakat Madura(Susanto, 2007). Nilai tanggung jawab, 

kehormatan, dan kejujuran yang terkandung dalam budaya Carok mulai kehilangan 

konteks moralnya di tengah arus modernisasi yang lebih menekankan pada 

individualisme dan rasionalitas instrumental. 

Dalam konteks pendidikan moral, perubahan makna Carok memiliki implikasi yang 

mendalam. Pendidikan moral di Indonesia sering kali menekankan nilai-nilai universal 

tanpa mengaitkannya secara langsung dengan budaya lokal sebagai sumber pengetahuan 

dan nilai (Sidabutar, 2024). Padahal, sistem pendidikan moral yang kontekstual 

seharusnya berakar pada realitas sosial dan kultural Masyarakat tempat pendidikan itu 

berlangsung (Septarinjani dkk., 2025). Dalam hal ini, budaya Madura, termasuk Carok, 

dapat dijadikan sumber refleksi dan pembelajaran moral bagi peserta didik agar mereka 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

13 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

memahami nilai-nilai luhur dalam konteks budaya mereka sendiri (Lubis & Harahap, 

2025). Pendidikan moral berbasis budaya lokal memungkinkan generasi muda tidak 

hanya mengenal norma, tetapi juga memahami makna dan epistemologi di balik setiap 

nilai. 

Budaya lokal Madura sejatinya mengandung banyak ajaran moral yang dapat 

memperkuat pendidikan karakter bangsa. Nilai-nilai seperti tanggung jawab, harga diri, 

solidaritas sosial, loyalitas, dan religiusitas dapat menjadi basis dalam membangun 

pendidikan moral yang relevan dengan konteks Masyarakat (Sholeh dkk., 2025). Akan 

tetapi, ketika nilai-nilai tersebut kehilangan pijakan epistemologisnya akibat perubahan 

sosial, pendidikan pun kehilangan akar budayanya. Oleh karena itu, diperlukan upaya 

sistematis untuk merekonstruksi makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam budaya 

Carok melalui pendekatan etimologis dan epistemologis. Rekonstruksi ini bukan untuk 

melestarikan praktiknya secara literal, tetapi untuk mengangkat nilai-nilai moral yang 

hidup di balik simbol tersebut agar dapat diinternalisasikan kembali ke dalam sistem 

pendidikan. 

Permasalahan utama dalam kajian ini berangkat dari pertanyaan mendasar tentang 

bagaimana Carok dapat dipahami kembali sebagai cermin moralitas dan identitas budaya 

Madura, bukan semata sebagai bentuk kekerasan. Di samping itu, kajian ini juga berupaya 

menjawab bagaimana pergeseran makna Carok dari simbol kehormatan menjadi 

tindakan kekerasan dapat terjadi, serta apa implikasinya terhadap pendidikan moral 

Masyarakat Madura masa kini. Dengan memahami akar epistemologi dan etimologi 

budaya Carok, kita dapat menemukan nilai-nilai moral yang sesungguhnya terkandung di 

dalamnya serta menilai potensi nilai tersebut untuk diterapkan dalam pendidikan 

karakter berbasis kearifan lokal. 

Pendekatan etimologis digunakan untuk menelusuri asal-usul makna dan 

perkembangan linguistik istilah Carok, sehingga dapat dipahami konteks semantiknya 

dalam budaya Madura tradisional. Sementara itu, pendekatan epistemologis digunakan 

untuk memahami sistem pengetahuan dan cara berpikir Masyarakat Madura dalam 

memaknai kehormatan dan moralitas melalui simbol Carok. Kedua pendekatan ini saling 

melengkapi untuk mengungkap dimensi filosofis di balik fenomena budaya tersebut. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menelaah Carok sebagai tindakan sosial, 

tetapi juga sebagai teks budaya yang mengandung nilai-nilai pendidikan moral. 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

14 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

pendidikan moral yang berbasis budaya lokal, khususnya dalam konteks Masyarakat 

Madura. Dengan memahami kembali makna dan nilai Carok, pendidik dan pembuat 

kebijakan pendidikan dapat merancang model pembelajaran yang tidak sekadar 

mengajarkan norma, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral yang hidup dalam 

Masyarakat. Hal ini penting agar pendidikan tidak tercerabut dari akar budayanya dan 

mampu melahirkan generasi yang memahami jati diri serta sistem nilai lokal mereka 

sendiri. Dalam jangka panjang, pemahaman ini juga berperan dalam pelestarian budaya 

dan penguatan identitas nasional berbasis keragaman lokal. 

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan utama kajian ini adalah untuk menelusuri 

makna dan nilai-nilai moral dalam budaya Carok melalui pendekatan etimologis dan 

epistemologis serta mengkaji relevansinya terhadap pengembangan pendidikan moral di 

Madura dan Indonesia pada umumnya. Adapun pertanyaan penelitian yang diajukan 

adalah: (1) Bagaimana epistemologi dan etimologi budaya Carok mencerminkan sistem 

nilai moral Masyarakat Madura? (2) Bagaimana makna Carok mengalami pergeseran 

dalam konteks sosial modern? dan (3) Bagaimana nilai-nilai moral yang terkandung 

dalam budaya Carok dapat direkonstruksi dan diintegrasikan ke dalam pendidikan moral 

berbasis budaya lokal? 

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research) dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih untuk menelaah secara 

mendalam nilai-nilai moral, epistemologi budaya, dan etimologi simbolik Carok dalam 

konteks Masyarakat Madura. Sebagai penelitian konseptual, data yang digunakan 

bersumber dari literatur ilmiah seperti buku, artikel jurnal, hasil penelitian terdahulu, 

serta karya etnografis yang relevan. Tujuan utama dari metode ini adalah menafsirkan 

makna budaya Carok berdasarkan kerangka teori pendidikan moral dan epistemologi 

budaya, bukan mengumpulkan data lapangan empiris. 

Langkah-langkah penelitian dilakukan secara sistematis, dimulai dengan penentuan 

jenis dan fokus penelitian, yaitu mengkaji Carok sebagai representasi moral dan budaya 

lokal Madura. Tahap berikutnya adalah pengumpulan sumber literatur dari berbagai 

basis data ilmiah seperti Google Scholar, ScienceDirect, Portal Garuda, dan ResearchGate. 

Proses ini dilanjutkan dengan identifikasi kata kunci seperti Carok, moral education, local 

wisdom, dan cultural epistemology untuk memastikan relevansi sumber dengan fokus 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

15 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

penelitian. Semua sumber kemudian diklasifikasikan ke dalam tiga kategori utama: teori 

pendidikan moral, epistemologi budaya, dan etimologi simbolik Carok. 

Tahap analisis dilakukan dengan analisis literatur (literature analysis) untuk 

menemukan pola makna dan nilai moral yang terkandung dalam literatur. Proses ini 

mencakup identifikasi tema, peninjauan kesesuaian konteks, dan interpretasi makna 

budaya Carok berdasarkan teori-teori yang relevan. Hasil analisis kemudian disintesis 

secara konseptual untuk merumuskan hubungan antara Carok sebagai simbol moralitas 

dan implikasinya terhadap Pendidikan moral berbasis budaya lokal. Dengan langkah-

langkah tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang utuh 

tentang Carok sebagai warisan nilai moral dan epistemologis yang dapat direvitalisasi 

dalam sistem pendidikan karakter di Indonesia. 

3.Pembahasan 

Pendidikan Moral 

Pendidikan moral menjadi kunci dalam memahami nilai-nilai yang terkandung 

dalam budaya (Herdiana dkk., 2021). Menurut Lawrence Kohlberg (1981), 

perkembangan moral manusia berlangsung melalui enam tahapan yang berorientasi pada 

keadilan dan tanggung jawab sosial (Herdiana dkk., 2021). Dalam konteks Madura, Carok 

merepresentasikan moralitas konvensional, di mana individu merasa berkewajiban 

membela kehormatan diri dan keluarga. Selanjutnya, Thomas Lickona (1991) 

menekankan bahwa pendidikan moral mencakup tiga aspek, yaitu: konsep moral (moral 

knonwing), sikap moral (moral felling), dan perilaku moral (moral behavior) (Saiful dkk., 

2022). Nilai dalam Carok, seperti keberanian dan kejujuran, dapat menjadi model 

pembelajaran moral kontekstual bagi generasi muda. 

Menurut Milton Rokeach (1973), nilai adalah orientasi mendasar perilaku manusia 

yang berperan sebagai pedoman moral (Paridy dkk., 2025). Nilai harga diri dalam Carok 

termasuk nilai terminal, yaitu tujuan akhir yang menentukan cara individu bersikap dan 

bertindak dalam menjaga kehormatan. Sementara itu, Carl Rogers (1969) dalam teori 

humanistik menegaskan pentingnya penghargaan terhadap diri sendiri dan empati dalam 

pembentukan moralitas (Wafi dkk., 2025). Hal ini dapat digunakan untuk 

mereinterpretasi Carok sebagai bentuk penghargaan terhadap martabat manusia, bukan 

agresi. Terakhir, Lev Vygotsky (1978) menekankan bahwa moralitas berkembang melalui 

interaksi sosial dan konteks budaya (Permana dkk., 2025). Artinya, Carok sebagai 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

16 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

ekspresi moral tidak bisa dipisahkan dari lingkungan sosial Madura yang menanamkan 

nilai kehormatan sejak dini melalui proses kultural yang berulang. 

Epistemologi dan Etimologi Budaya Carok 

Pemaknaan Carok tidak akan lengkap tanpa memahami struktur pengetahuan dan 

asal-usul makna budaya di baliknya. Michel Foucault (1972) melalui teori epistemologi 

sosial menyatakan bahwa pengetahuan selalu diproduksi dalam jaringan kekuasaan dan 

wacana (Kurniawan & Zubaidah, 2023). Dalam konteks Madura, Carok terbentuk dari 

sistem sosial yang menegaskan dominasi nilai kehormatan sebagai “rezim kebenaran” 

yang menentukan perilaku Masyarakat. Hans-Georg Gadamer (1975) melalui pendekatan 

hermeneutika menegaskan bahwa setiap fenomena budaya harus dipahami dalam dialog 

antara masa lalu dan masa kini (Mudin dkk., 2021). Dengan demikian, Carok harus dibaca 

ulang sebagai teks budaya yang terus bernegosiasi antara tradisi dan modernitas. 

Selanjutnya, Clifford Geertz (1973) melalui teori thick description menekankan 

pentingnya memahami simbol budaya dalam konteks sosialnya (T. I. P. M.Si & M.Hum, 

2025). Jika disandingkan dengan teori Geertz, Carok merupakan “tindakan bermakna” 

(meaningful action) yang merefleksikan struktur moral Masyarakat Madura. Anthony 

Giddens (1984) dengan teori strukturasi menjelaskan bahwa tindakan individu 

membentuk dan sekaligus dibentuk oleh struktur sosial (Achmad, 2020). Maka, Carok 

dapat dipahami sebagai produk dialektika antara struktur nilai kehormatan dan tindakan 

individu yang mempertahankannya. Sementara dalam disiplin antropologi, Haryati 

Soebadio (1985) menegaskan bahwa kearifan local yang dikenal dengan istilah local 

genius adalah juga cultural identity, identitas/kepribadian budaya bangsa yang 

menyebabkan bangsa tersebut  mampu  menyerap dan mengolah kebudayaan asing 

sesuai watak dan kemampuan sendiri (Sumpana, 2022). Dalam hal ini, kata Carok relevan 

dengan pernyataan Budayawan Madura, Edhi Setiawan, tentang kata Carok secara 

etimologis dan berfungsi sebagai refleksi kearifan lokal yang menyatukan etika, tanggung 

jawab, dan solidaritas sosial Masyarakat Madura. 

Sebagai simbol budaya, Carok mengandung makna yang kompleks, baik secara 

linguistik maupun moral. Victor Turner (1967) dalam teori simbol budaya menjelaskan 

bahwa simbol bersifat “multivokalitas” yang berarti bahwa satu symbol punya beragam 

makna, tergantung siapa yang yang menggunakannya dan dalam konteks apa ia 

digunakan (Sumilih, 2025). Dalam Masyarakat Madura, Carok merupakan simbol 

ambivalen, di satu sisi menggambarkan keberanian moral, di sisi lain berpotensi 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

17 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

ditafsirkan sebagai kekerasan. Clifford Geertz (1973) juga menyoroti bahwa setiap 

tindakan simbolik harus dimaknai dalam konteks lokalnya (Nasyirudin, 2025). Dengan 

demikian, Carok harus dibaca bukan sebagai kekerasan semata, melainkan sebagai 

bentuk pernyataan moral tentang tanggung jawab sosial dan harga diri. 

Memahami etimologi budaya berarti menelusuri akar linguistik dari istilah yang 

hidup dalam Masyarakat. Menurut Lehman (1992: 3), menyatakan bahwa etimologi 

adalah kajian yang mengkaji tentang sejarah kata; “The study of the history of individual 

words is known as etymology” (Pooteh dkk., 2023). Etimologi Carok yang berasal dari kata 

carok diambil dari kata “rok” yang berarti kekerasan. Kata carok merujuk pada nama Ken 

Arok, dalam Bahasa kawi arti “Arok” cenderung pada kekerasan. Artinya, jika 

disandingkan dengan teori Cliffort Geertz yang lebih mengedepankan pada symbol 

budaya konteks lokal yaitu “menegakkan kehormatan” dan “melindungi martabat,” 

menunjukkan bahwa tindakan ini berakar pada prinsip historis dan etis, bukan agresi 

destruktif. Roland Barthes (1972) melalui teori semiotika sosial menambahkan bahwa 

simbol budaya memiliki makna denotatif dan konotatif (Sihombing dkk., 2025). Secara 

denotatif, Carok berarti pertarungan, tetapi secara konotatif ia melambangkan 

perjuangan eksistensial untuk mempertahankan nilai moral. Dalam konteks ini, Carok 

adalah simbol identitas Madura yang merepresentasikan nilai kehormatan dan loyalitas, 

namun kini menghadapi krisis makna akibat modernisasi dan globalisasi nilai. 

Pierre Bourdieu (1990) dengan konsep habitus memberikan perspektif bahwa 

simbol budaya seperti Carok beroperasi dalam kerangka disposisi sosial yang tertanam 

(M dkk., 2025). Habitus Masyarakat Madura membentuk pola berpikir dan bertindak yang 

menganggap kehormatan sebagai modal simbolik yang harus dijaga, bahkan dengan 

risiko fisik. Maka, Carok bukanlah kekerasan tanpa makna, melainkan ekspresi habitus 

moral yang mengatur struktur sosial Masyarakat Madura. 

Dari keseluruhan teori di atas, dapat disimpulkan bahwa Carok adalah sistem 

pengetahuan dan simbol moral yang terbangun dari struktur epistemologis budaya 

Madura. Dalam perspektif pendidikan moral, Carok mengandung nilai-nilai etis seperti 

tanggung jawab, harga diri, dan keberanian yang dapat dijadikan landasan pendidikan 

karakter berbasis budaya lokal. Secara epistemologis, Carok adalah hasil konstruksi sosial 

yang menegaskan pentingnya kehormatan dan solidaritas sebagai fondasi kehidupan 

bermoral. Sementara secara etimologis dan simbolik, Carok merepresentasikan 

perjuangan manusia untuk mempertahankan identitas dan nilai dalam menghadapi 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

18 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

ancaman terhadap martabatnya. Oleh karena itu, merekonstruksi makna Carok berarti 

menghidupkan kembali sumber nilai pendidikan moral yang bersumber dari kearifan 

budaya Madura, sekaligus melestarikan pengetahuan lokal sebagai bagian dari 

pendidikan multikultural Indonesia. 

Budaya Carok sebagai Cermin Moralitas dan Identitas Kultural Madura 

Budaya Carok dalam Masyarakat Madura tidak dapat dilepaskan dari pandangan 

hidup masyarakatnya yang menjunjung tinggi nilai kehormatan (harga diri atau todhus), 

keberanian, dan kesetiaan. Dalam tatanan sosial tradisional Madura, harga diri memiliki 

kedudukan yang hampir sakral, bahkan melebihi nilai materi atau status sosial (D. D. M. J. 

M.Si S. Sos, 2025). Carok muncul sebagai mekanisme sosial untuk mempertahankan 

kehormatan ketika martabat seseorang dianggap tercemar (Fathorrahim & Sholehuddin, 

2023). Clifford Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures menyebut simbol 

budaya seperti ini sebagai “sistem makna yang memberi arah pada tindakan sosial” 

(Susen, 2024). Dengan demikian, Carok dapat dipahami sebagai ekspresi moral dan 

simbolik dari sistem nilai yang mengatur hubungan sosial di Masyarakat Madura. 

Secara sosiologis, Carok merepresentasikan sistem moral kolektif. Ia berakar pada 

prinsip maloh (malu) dan aeng pote tolang (lebih baik mati daripada malu). Dalam 

pandangan Koentjaraningrat (2009), nilai-nilai budaya seperti ini membentuk kerangka 

orientasi hidup yang mengarahkan perilaku individu dan kelompok. Maka, tindakan 

Carok bukan semata-mata ekspresi emosional, melainkan simbol pertahanan moral 

terhadap pelanggaran etika sosial. Di sinilah letak paradoks Carok: ia adalah tindakan 

yang mengandung kekerasan, tetapi pada akar budayanya, ia lahir dari upaya menjaga 

harmoni moral Masyarakat (Sari, 2025). 

Dalam konteks identitas kultural, Carok menjadi penanda keunikan etos Madura. Ia 

mencerminkan keberanian yang berakar pada rasa tanggung jawab moral. Nilai ini 

sejalan dengan konsep ethos of honor yang dijelaskan oleh Pierre Bourdieu (1990) dalam 

The Logic of Practice, di mana tindakan sosial dilandasi oleh struktur kehormatan yang 

diinternalisasi melalui habitus budaya (Costa, 2006). Dalam kasus Madura, Carok 

berfungsi sebagai simbol identitas yang menegaskan keberanian moral, bukan agresi fisik 

(Albaburrahim dkk., 2025). Identitas ini menjadi bagian integral dari konstruksi diri 

orang Madura, yang melihat kehormatan sebagai ukuran moralitas tertinggi. 

Namun, dalam perkembangan modern, makna Carok mengalami pergeseran. Apa 

yang dahulu dipahami sebagai tindakan etis yang mempertahankan kehormatan kini 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

19 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

kerap dimaknai sebagai bentuk kekerasan atau kriminalitas. Foucault (1980) dalam 

Power/Knowledge menjelaskan bahwa makna sosial suatu praktik budaya dapat bergeser 

ketika struktur kekuasaan dan wacana dominan berubah (Savirani dkk., 2025). 

Pergeseran makna Carok terjadi seiring masuknya nilai-nilai modern yang menafsirkan 

kekerasan secara hukum formal tanpa mempertimbangkan konteks moral local (Raditya, 

2023). Akibatnya, Carok sering dipersepsikan secara negatif, kehilangan makna etiknya, 

dan mengalami reduksi menjadi simbol kekerasan maskulin. 

Pergeseran makna ini memiliki implikasi serius terhadap moralitas generasi muda 

Madura. Dalam situasi modern, ketika pendidikan formal tidak lagi menyentuh akar nilai 

lokal, generasi muda kehilangan pemahaman terhadap nilai-nilai luhur di balik budaya 

(Sabila dkk., 2025). Pendidikan modern cenderung bersifat universal dan netral budaya, 

sebagaimana dikritik oleh Paulo Freire (1970) dalam Pedagogy of the Oppressed, yang 

menyatakan bahwa pendidikan tanpa konteks budaya hanya melahirkan individu yang 

terasing dari realitas sosialnya (Ice & Pustaka, 2025). Oleh karena itu, rekonstruksi makna 

Carok perlu dilakukan agar generasi muda memahami nilai moralnya secara kontekstual, 

bukan melalui stigma negatif. 

Rekonstruksi Nilai Budaya Carok terhadap Pendidikan melalui Pendekatan 

Etimologis dan Epistemologis 

Pendekatan etimologis berfungsi menelusuri akar linguistik dan makna historis dari 

istilah Carok (Pooteh dkk., 2023). Secara etimologis, kata ini berasal dari Bahasa kawi arti 

“Arok” cenderung pada kekerasan, hal ini disandarkan pada duel carok Masyarakat 

madura yang bebas hukum (Tsabit, 2008). Di dalam Artikel Perceptual etymology: A 

social aspect of etymological research (2022), etimologi bukan hanya studi linguistik, 

melainkan juga sarana memahami transformasi makna sosial yang melekat pada kata 

(Stachowski, 2022). Dengan memahami akar kata Carok, kita dapat mengungkap sistem 

nilai moral yang telah melekat dalam budaya Madura selama berabad-abad. 

Melalui analisis etimologis, Carok dapat dipahami sebagai simbol perlawanan etis, 

bukan kekerasan fisik. Dalam konteks pendidikan moral, hal ini penting karena 

menunjukkan bahwa keberanian bukanlah tentang melukai, melainkan tentang 

menegakkan kebenaran dan mempertahankan martabat (Cahyaningsih dkk., 2025). 

Lawrence Kohlberg menekankan bahwa moralitas tertinggi adalah tindakan yang 

dilakukan berdasarkan prinsip etika universal dan keadilan (Hasan, 2024). Maka, Carok 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

20 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

pada hakikatnya mencerminkan moral courage keberanian menegakkan nilai meski 

menghadapi risiko besar. 

Etimologi Carok juga mengandung pelajaran tentang resolusi moral berbasis 

budaya. Ketika seseorang melakukan Carok secara simbolik, ia sesungguhnya sedang 

menegaskan keutuhan moralitas dirinya (Rifai dkk., 2022). Nilai ini dapat diterjemahkan 

dalam konteks pendidikan karakter. Lickona (1991) dalam Educating for Character 

menegaskan bahwa pendidikan moral seharusnya menumbuhkan kesadaran diri, 

tanggung jawab, dan penghormatan terhadap martabat orang lain. Nilai-nilai ini sejalan 

dengan semangat Carok yang memuliakan kehormatan dan menolak penghinaan 

terhadap nilai kemanusiaan. 

Melalui pendekatan etimologis, pendidikan dapat membangun narasi alternatif 

tentang Carok sebagai simbol moralitas. Ki Hadjar Dewantara (1935) menyatakan bahwa 

pendidikan harus berakar pada kebudayaan bangsa sendiri agar dapat membentuk 

manusia yang berbudi pekerti luhur. Oleh karena itu, menelusuri makna etimologis Carok 

dapat menjadi pintu masuk untuk membangun pendidikan karakter berbasis budaya 

Madura pendidikan yang tidak hanya menekankan kognisi moral, tetapi juga pemahaman 

terhadap akar nilai yang hidup dalam Masyarakat. 

Dengan demikian, pendekatan etimologis membuka jalan bagi re-humanisasi 

pendidikan moral. Melalui pemahaman bahasa dan simbol budaya seperti Carok, peserta 

didik dapat menginternalisasi nilai-nilai moral lokal yang bersifat universal: keberanian, 

kejujuran, tanggung jawab, dan kehormatan. Etimologi menjadi sarana untuk 

menghidupkan kembali makna moral yang terlupakan, serta menjembatani antara 

warisan budaya dan pendidikan modern. 

Pendekatan epistemologis digunakan untuk memahami bagaimana pengetahuan 

tentang moralitas Carok terbentuk, diwariskan, dan direkonstruksi dalam sistem budaya 

Madura. Dalam kerangka ini, Carok dipahami sebagai bagian dari pengetahuan moral 

kolektif, yakni sistem nilai yang dihasilkan dari pengalaman historis Masyarakat. 

Gadamer (1975) dalam Truth and Method menjelaskan bahwa pemahaman budaya 

bersifat hermeneutik ia lahir dari dialog antara tradisi dan interpretasi. Maka, memahami 

Carok berarti menafsirkan ulang sistem pengetahuan moral Masyarakat Madura dalam 

konteks modern. 

Epistemologi budaya Madura menempatkan kehormatan sebagai sumber 

kebenaran moral. Menurut Foucault (1980), setiap Masyarakat memiliki regime of truth, 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

21 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

yakni sistem pengetahuan yang menentukan apa yang dianggap benar dan salah. Dalam 

Masyarakat Madura, kebenaran moral tidak diukur oleh hukum tertulis, melainkan oleh 

sejauh mana seseorang menjaga todhus (harga diri). Dengan demikian, Carok berfungsi 

sebagai ekspresi epistemologis dari nilai moral yang telah diinternalisasi secara kolektif. 

Dalam konteks pendidikan, epistemologi Carok mengandung prinsip tanggung 

jawab moral dan sosial. Kohlberg (1984) mengemukakan bahwa perkembangan moral 

tertinggi adalah ketika individu mampu mengambil keputusan berdasarkan prinsip etika 

universal yang lahir dari kesadaran diri, bukan sekadar aturan eksternal. Dalam hal ini, 

Carok mengajarkan tentang keberanian moral untuk menegakkan nilai yang diyakini 

benar, tetapi dalam pendidikan modern, nilai tersebut harus diarahkan ke bentuk non-

kekerasan misalnya, keberanian menyampaikan kebenaran atau melawan ketidakadilan 

dengan cara damai. 

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan sejati harus membebaskan 

manusia melalui kesadaran kritis (critical consciousness) terhadap budaya dan 

realitasnya. Dengan memahami epistemologi Carok, peserta didik dapat mengembangkan 

kesadaran kritis terhadap nilai-nilai moral yang hidup di masyarakatnya, bukan sekadar 

menerima dogma moral secara pasif. Pendidikan yang berakar pada epistemologi budaya 

seperti ini akan melahirkan manusia yang sadar identitas dan bertanggung jawab 

terhadap nilai-nilai sosialnya. 

Pendekatan epistemologis juga memungkinkan transformasi Carok dari simbol 

kekerasan menjadi sarana pendidikan karakter. Turner (1967) dalam The Forest of 

Symbols menjelaskan bahwa simbol budaya bersifat dinamis ia dapat dimaknai ulang 

sesuai konteks sosial. Dengan reinterpretasi epistemologis, Carok dapat diposisikan 

sebagai simbol moral courage dan integritas, bukan kekerasan. Nilai-nilai seperti 

keberanian, kesetiaan, dan kejujuran dapat diintegrasikan dalam kurikulum pendidikan 

berbasis kearifan lokal. 

Akhirnya, rekonstruksi nilai budaya Carok melalui pendekatan epistemologis dan 

etimologis memberikan landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan moral 

kontekstual di Indonesia. Pendidikan yang berakar pada budaya seperti ini tidak hanya 

menanamkan nilai universal, tetapi juga memperkuat sense of belonging terhadap 

identitas kultural peserta didik. Dengan demikian, Carok dapat dipahami kembali sebagai 

warisan nilai moral, epistemologis, dan simbolik yang relevan untuk membentuk karakter 

generasi muda Madura yang bermoral, berakar budaya, dan berwawasan humanis. 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

22 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

4. Kesimpulan 

Hasil sintesis literatur menunjukkan bahwa budaya Carok dalam Masyarakat 

Madura bukan sekadar fenomena kekerasan, melainkan refleksi moralitas dan identitas 

kultural yang berakar pada nilai kehormatan, keberanian, dan tanggung jawab sosial. 

Secara etimologis, Carok mengandung makna perjuangan etis untuk mempertahankan 

martabat diri, sedangkan secara epistemologis, ia merepresentasikan sistem 

pengetahuan moral kolektif yang diwariskan secara turun-temurun. Pergeseran makna 

Carok dari simbol moral menuju kekerasan menunjukkan adanya krisis interpretasi 

budaya akibat modernisasi dan globalisasi nilai. Dengan pendekatan etimologis dan 

epistemologis, rekonstruksi makna Carok membuka ruang baru bagi pendidikan moral 

berbasis budaya local, yaitu pendidikan yang tidak hanya mengajarkan kognisi moral, 

tetapi juga menanamkan kesadaran identitas dan integritas sosial. 

References 

 Achmad, Z. A. (2020). ANATOMI TEORI STRUKTURASI DAN IDEOLOGI JALAN KETIGA 
ANTHONY GIDDENS. Translitera : Jurnal Kajian Komunikasi Dan Studi Media, 9(2), 
45–62. https://doi.org/10.35457/translitera.v9i2.989 

Albaburrahim, A., Yasid, A., & Sugerman, S. (2025). Pertarungan Harga Diri Carok pada 
Puisi-Puisi Karya D. Zawawi Imron: Studi Etnografi. GHANCARAN: Jurnal Pendidikan 
Bahasa dan Sastra Indonesia, 7(1), 206–218. 
https://doi.org/10.19105/ghancaran.v7i1.19046 

Cahyaningsih, A., Nurdin, E. S., Budimansyah, D., Ruyadi, Y., & Dewantara, J. A. (2025). 
Ethno-Learning and Character Formation: Values and Morals through Culture-
Based Education in Cirebon. Jurnal Moral Kemasyarakatan, 10(2), 517–534. 
https://doi.org/10.21067/jmk.v10i1.11999 

Costa, R. L. (2006). The Logic of Practices in Pierre Bourdieu. Current Sociology, 54(6), 
873–895. https://doi.org/10.1177/0011392106068456 

Fathorrahim, & Sholehuddin, M. (2023). PENYELESAIAN PERKARA CAROK DALAM 
PERSPEKTIF HUKUM ADAT MASYARAKAT MADURA. DEKRIT (Jurnal Magister Ilmu 
Hukum), 13(2), 149–171. https://doi.org/10.55499/dekrit.v13n2.204 

Hasan, J. (2024). Pendidikan Moral Menurut L. Kohlberg Dan Relevansinya Bagi Pendidikan 
Moral Pancasila. [Doctoral, Driyarkara School of Philosophy]. 
https://repo.driyarkara.ac.id/2330/ 

Herdiana, Y., Ali, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai 
Budaya. Rayah Al-Islam, 5(02), 523–541. https://doi.org/10.37274/rais.v5i02.483 

Ice, D., & Pustaka, D. (2025). Buku Ajar Pendidikan Multikultural. Detak Pustaka. 

Kurniawan, R., & Zubaidah. (2023). Konsep Diskursus Dalam Karya Michel Foucault. 
Jurnal Filsafat Indonesia, 6(1), 21–28. https://doi.org/10.23887/jfi.v6i1.42940 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

23 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

Lubis, M., & Harahap, S. (2025). Pendidikan Karakter Berbasis Pancasila Dan Kearifan 
Lokal. EDU PUBLISHER. 

M, A. Z., Abdullah, S., & Radjab, M. (2025). Reproduksi Sosial dan Dominasi Simbolik 
Nelayan di Lingkungan Ujung, Kabupaten Polman. Emik, 8(2), 181–196. 
https://doi.org/10.46918/emik.v8i2.2973 

M.Si, D. D. M. J., S. Sos. (2025). Budaya Dan Komunikasi Masyarakat Madura. Penerbit Adab. 

M.Si, T. I. P., & M.Hum, L. T. (2025). Teori Sosiologi dan Antropologi Untuk Ilmu Komunikasi. 
Global Kreatif Media. 

Mudin, M. I., Fikri, M. D., Shobirin, M. M., & Mukharom, R. A. (2021). Hermeneutika Hans-
Georg Gadamer: Studi Analisis Kritis Penafsiran Amina Wadud tentang Ayat 
Kepemimpinan. Intizar, 27(2), 113–126. 
https://doi.org/10.19109/intizar.v27i2.10104 

Nasyirudin, M. (2025). Sosiologi Pemerintahan. CV Eureka Media Aksara. 

Paridy, A., Judijanto, L., Masri, M., Deswindi, L., Wati, C. N., Firmansyah, M., Sulaiman, S., & 
Tjahyanti, S. (2025). Perilaku Organisasi. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Permana, D., Rahman, A., Wildan, D., Harsing, & Hasanah, A. (2025). Landasan Teori 
Pendidikan Karakter dalam Perspektif Teori Perkembangan Moral, Kognitif, dan 
Sosial. Jurnal BELAINDIKA: Pembelajaran dan Inovasi Pendidikan, 7(2), 215–223. 
https://doi.org/10.52005/belaindika.v7i2.355 

Pooteh, R., harun, K., Yusof,  maslida, & Collins, J. (2023). Pattani) Based on the Concept of 
Comparative Linguistics. Akademika. https://doi.org/10.17576/akad-2023-9302-
17 

Raditya, A. (2023). KARAKTER ORANG MADURA: Pergulatan Budaya Global, Lokal, dan 
Subkultur. Ardhie Raditya. 

Refi Omar Ar Razy, M., & Faruk, U. (2024, September 30). Budaya Carok Dalam Perspektif 
Lanskap Alam Pulau Madura: Sebuah Pendekatan Ekologi Sejarah | Jurnal Adat dan 
Budaya Indonesia. 
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JABI/article/view/75810 

Rifai, A., Ahmadi, A., & Rengganis, R. (2022). Laki-laki Madura dalam Kumpulan Esai 
Madura Niskala Karya Royyan Julian Studi: Maskulinitas. 

Sabila, N., Safitri, D., & Sujarwo, S. (2025). PELESTARIAN NILAI BUDAYA MELALUI 
PENDIDIKAN DI TENGAH ARUS GLOBALISASI. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(4), 
7641–7651. 

Saiful, S., Yusliani, H., & Rosnidarwati, R. (2022). Implementasi Pendidikan Karakter: 
Perspektif Al-Ghazali & Thomas Lickona Di Madrasah Ibtidaiyah Terpadu (MIT) 
Meunara Baro Kabupaten Aceh Besar. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 
11(01). https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.1900 

Sari, A. K. (2025). Antifeminisme: Arketipe Ibu, Kuasa, dan Ideologi. DIVA PRESS. 

Savirani, A., Lele, G., Ikhwan, H., Suyatna, H., Hapsari, M., Pinem, M. L., & Utomo, W. P. 
(2025). Pengantar Kajian Kekuasaan. UGM PRESS. 

Septarinjani, H., Amelia, S., Efendi, R., Oktara, T. W., & Delano, V. (2025). Integrasi Psikologi 
Pendidikan dan Kearifan Lokal dalam Mewujudkan Pembelajaran Kontekstual. 



Moh. Muhsin Alatas, Amalia Desy Wahyuni                                            Budaya Carok …. 

24 

Postmodernism: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies. Volume 3 No. 1, January 2026 

Indonesian Journal of Educational Counseling, 9(2), 144–156. 
https://doi.org/10.30653/001.202592.505 

Sholeh, M. I., Sokip, S., Syafi’i, A., Habibulloh, M., Sahri, S., NUR ‘AZAH, & Farisy, F. A. (2025). 
INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL DALAM PENGEMBANGAN 
KURIKULUM PENDIDIKAN BERBASIS KARAKTER. ABDUSSALAM : Jurnal Pendidikan 
Dan Kebudayaan Islam, 1(1), 59–72. 

Sidabutar, I. M. (2024). Nilai-nilai Kearifan Lokal dalam Karya Sastra Nusantara: Implikasi 
bagi Kurikulum Merdeka: Local Wisdom Values in Literature of the Archipelago: 
Implications for Merdeka Curriculum. Boraspati Journal: Journal of Bilingualism, 
Organization, Research, Articles, Studies in Pedagogy, Anthropology, Theory, and 
Indigenous Cultures, 1(1), 15–28. https://doi.org/10.64674/boraspatijournal.v1i1.2 

Sihombing, A., Sobirin, M., & Herman, H. (2025). Makna Simbolik Lompat Batu Nias dalam 
Perspektif Sastra dan Budaya: Kajian Semiotik Roland Barthes. Literasi Bahasa Dan 
Sastra Jurnal, 2(2), 104–115. https://doi.org/10.63462/yw5zwb61 

Simangunsong, A. B., Prima, E., Mayangsari, F., & Oktavia, S. A. (2025). Budaya Hukum 
Carok sebagai Penyelesaian Permasalahan dalam Adat Madura. Notary Law Journal, 
4(1), 21–30. https://doi.org/10.32801/nolaj.v4i1.95 

Stachowski, M. (2022). Perceptual etymology. A social aspect of etymological research. 
Studia Linguistica Universitatis Iagellonicae Cracoviensis, 139(1), 61–67. 
https://doi.org/10.4467/20834624SL.22.003.15478 

Sumilih, D. A. (2025). Etno-Ai: Inovasi Pembelajaran Berbasis Kecerdasan Artifisial dan 
Budaya Lokal. Star Digital Publishing. 

Sumpana, M. P. (2022). Integrasi Nilai Karakter Pertunjukan Wayang Dalam 
Pembelajaran IPS. Buku Karya Dosen Ikip Pgri Wates, 1. 

Susanto, E. S. E. (2007). REVITALISASI NILAI LUHUR TRADISI LOKAL MADURA. KARSA 
Journal of Social and Islamic Culture, 96–103. 
https://doi.org/10.19105/karsa.v12i2.135 

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town (SSRN Scholarly 
Paper No. 4876619). Social Science Research Network. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.4876619 

Tsabit, M. (2008). Perilaku agresi masyarakat Madura: Studi fenomenologi tentang carok 
di Desa Kalebengan Kecamatan Rubaru Kabupaten Sumenep [Undergraduate, 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/4311/ 

Wafi, A., Mudlofir, A., & Millah, A. U. (2025). Relasi Guru-Murid dalam Pendidikan 
Humanis-Transendental: Studi Komparatif Gagasan KH. Hasyim Asy’ari dan Carl 
Rogers. Itqan: Jurnal Ilmu-Ilmu Kependidikan, 16(1), 103–120. 
https://doi.org/10.47766/itqan.v16i1.6178 

 

 


